
TARTIŞMALI İLMi TOPLANTILAR DİZİSİ 

İSlAMi İLİMLERDE 
• 

KLASiK VE MODERN 
YAKLAŞIMLAR 



o 
"-'· en sar 

ENSAR NEŞRiYAT .TIC. A.Ş. 

ISBN: 978-625-6506-25-1 
Sertifika No: 50201 

İSLAMI İLİMLER ARAŞTIRMA v AKFI 
Tartışmalı İlmi Toplanhlar Dizisi: 110 

Milletlerarası Tartışmalı İlmi Toplanhlar Dizisi: 36 

Kitabın Adı 

İslami İlimlerde Klasik ve Modern Yaklaşımlar 

Yayın Hazırlığı 

Dr. İsmail KURT - Seyit Ali TÜZ 

Koordinatör 
Prof. Dr. İlyas ÇELEBİ 

İstanbul 29 Mayıs Üniversitesi Rektör Yardımcısı 

Kapak Tasarım 
Halil YILMAZ 

Baskı, cilt: 

ÇIN~ MAT. ve YAY. SAN. TİC. LTD. ŞTİ. 
100. Yıl Mahallesi Matbaacılar Caddesi 

Ata Han No:34 ! 5 Bağcılar - İSTANBUL 
Tel: 0212 628 96 00 - Faks: 0212 430 83 35 

Sertifika No: 45103 

1. Basım . 
Ekim 2023/ 500 ı;ıdet basılmıştır. 

hetişim Adresi: 
Ensar Neşriyat Tic. A.Ş. 

Düğmeciler Mah. Karasüleyman Tekke Sok. No: 7 Eyüpsultan / 
İstanbul Tel: (0212) 49119 03 - 04 - Faks: (0212) 438 42 04 
www.ensarnesriyat.com.tr - siparis@ensarnesriyat.com.tr 



İSLAMI İLİMLERDE 

KLASİK VE MODERN 

YAKLAŞIMLAR 

Milletlerarası Tarhşmalı İlmi Toplanh 

İstanbul, 15-16 Ekim 2022 

Eresin Topkapı Hotel 
Toplanh Salonu 

İstanbul 2023 



©Bütün haklan mahfuzdur. Bu kitap İslami İlimler Araştırma Vakfı tara­
fından yayına hazırlannuş olup tebliğlerin ilnıl ve fikri muhteva ile dil ba­
kumndan sorumluluğu tebliğ sahiplerine, te'lif haklan İSAV'a, basım orga­
nizasyonu ise anlaşmalı olarak Ensar Neşriyat'a aittir. 

Toplanbyı Tertipleyenler 

İSL~!İ İLİMLER 
ARAŞTIIDL~ VAKFI 

1- İSTANBUL 29 MAYIS ÜNİVERSİTESİ İLAHİYAT FAKÜLTESİ 
Elmalıkent Mahallesi Elmalıkent Caddesi No: 4 Ümraniye/ İstanbul 

Tel: +90 216 474 08 60 - Faks: +90 216 474 08 75 
E-Posta: 29mayis@29mayis.edu.tr 

II- İSLAMI İLİMLER ARAŞTIRMA V AKFI(İSA V) 
Kıztaşı, Kamil Paşa Sokak, No. 5; Fatih-34080/İstanbul 

Tel: +90 (021:2) 52.3 54 57:::: 5:23} 4 36 F.c;ıkş.: 523 65 37 
Web Site~i: httjı://\vww:isaVv:al<fi.örğ- isav.org.tr 
e-posta:ı isıı~@isavv~;org.'7.iS<\V@iŞav.org.tr 

' . 

Kütüphane Bilgi Karlı: 1 
.••• : . 

İslfuni İlimlerde Klasik ve Modem Yaklaşımlar, Editör:.İlyas Çelebi, 1. bs.-

İstanbul: Ensar Neşriyat/2023, 52_~ ~.; 16x23,5 c;m.i ." . ' .. 
ISBN: 978-625-6506-25-1 

(İslfuni İlimler Araşhrma Vakfı, Tartışmalı İlmi Toplanblar Dizisi: 110) 

1. İslam tarihi, 2. Kelam, 3. End~üs, 4. İctimai hayat 

Dizin ve kaynaklar var. 



AKTÜEL YÖNELİMLER VE YÖNTEMLER EKSENİNDE 

ÇAGDAŞDÜNYADATASAVVUF 

Salih ÇİFT* 

Giriş 

Düşünce ve uygulama yönüyle tasavvufun aktüel durumu hak­
kında isabetli teşhisler ortaya koyabilmek için oluşum, gelişim ve ya­
yılım dönemlerinde üretilen fikirlerin ve bunlara dayalı olarak hayata 
geçirilen pratiklerin zaman içerisinde maruz kaldığı değişim ve dönü­
şümleri ve de bu süreçlerde süfileri motive eden hususları doğru bir 
şekilde tespit etmek gerekir. Burad'.1 sözü edilen "değişim" ve "dönü­
şüm" tabirlerinin olumsuz anlamlarıyla kullanılmadığını bilhassa vur­
gulamakta fayda vardır. Zira tasavvuf adıyla anılan olgu tarih sahnesi­
ne çıktığı andan itibaren sürekli olarak .diri kalabilmesiiıi söz konusu 
değişim ve dönüşüm inikanlarını bünyesinde barındırmış olmasına 
borçludur. Bahse konu "imkan"larla kastedilen ise süfilerin -en azın­
dan kahir ekseriyetinin- baştan itibaren bir ilke olarak benimsedikleri 
"düşünce esnekliği" ve bunun tabii bir neticesi olarak tezahür eden 
"müsamahakar tavır" dır. 

Öte yandan süfi kimliğin başat niteliklerinden biri olan "müsa­
maha" tarih boyunca muhtelif kesimlerce çeşitli amaçlar güdülerek is­
tismar edilmiştir. Bu durum zaman içerisinde süfi kimliğini kullanan 
marjinal grupların ve de münferit hareket etmeyi yeğleyen kimi kural 
tanımaz bireylerin ortaya çıkarak genel olarak tasavvufun zan altında 
kalmasına sebep olabilecek fıkirleri üretip yaymalarına kapı aralamış­
tır. Bu doğrultudaki tercihler tasavvuf tarihinin ilk dönemlerinden iti­
baren zaman zaman belli sıkıntıların yaşanmasına sebep olmuştur. 
Dahası özellikle tasavvuf muhalifi kesimler hemen her dönemde bu 
kapsamdaki olumsuz örnekleri tasavvufun bütününü ilzam edecek şe­
kilde kullanma yoluna gitmişlerdir ve halen de bu tavırlarında herhan­
gi bir değişiklik söz konusu değildir. Sonuçlan itibariyle ciddi sıkıntı­
lara yol açan bu tür menfi tezahürlere rağmen tasavvufun geneline 
hakim olan müsamahakar tavır ve esnek yaklaşım sayesinde süfi mü­
tefekkirler her yeni dönemde ve her yeni muhatap ve problem karşı-

* Prof Dr., Bursa Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, sa­
cift@uludag.edu. tr 



444 İSLAMI İLİMLERDE KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

sında zamanın ruhuna uygun söylemler ve işlevsel yöntemler geliştire­
rek genelde İslam toplumunun, özelde ise tasavvuf erbabının ihtiyaç­
larına cevap verebilecek üretimi başarabilmişlerdir. Kelimenin klasik 
manasında olmamakla birlikte bu durumu tasavvuf sınırlan içerisinde 
bir tür "tecd!d" olarak adlandırmak olasıdır. Nitekim modem zamanla­
ra ait tezahürlerden biri ekseninde gerçekleştirilen bilimsel bir araş­
tırmanın ulaştığı sonuca göre örneğin Nakşbendllik vakası hızla deği­
şen çağdaş toplumlar bağlamında tasavvufi modellerin gücünü ve da­
yanıklılığını göstermesi açısından bilhassa dikkate değerdir. 1 

Dışarıdan bakıldığında böylesi bir hükıne varmak mümkün gö­
zükse de bunun bütün sfıfiler için takdir edilmesi gereken bir durum 
olmadığı ifade edilmelidir. Zira her bir yeni dönemde yaşayan sfıfile-

, rin önemli bir bölümü tecrübe edilmekte olan değişim ve dönüşümleri 
tasavvufun özü açısından bir tür bozulma olarak görmüşler ve bunları 
ciddi şekilde eleştiriye tabi tutınuşlardır. Örneğin Abdülkerim el­
Kuşeyri'nin (ö. 465/1072) "bu yolda bir duraklama söz konusudur, 
hayır, bilakis, hakikatte yolun kendisi ortadan kalkmıştır" şeklindeki 
tespitini bu kaı>samda değerlendirmek gerekir. 2 Tasavvufun henüz 
emekleme evresinde dile getirilen bu tarz ifadelerin sahipleri kendile­
rini "sfıfi" olarak takdim eden çağdaş oluşumların mensuplarıyla ve de 
bunların çeşitli beyanları ve uygulamalarıyla karşılaşmış olsalardı 

kendi dönemlerindeki sıkıntılı tezahürler karşısında "bugün tasavvuf 
hakikati olmayan bir isimdir; . daha evvel ismi olmayan bir hakikat 
idi"3 dediklerine muhtemelen bin pişman olurlardı. 

Bu yazı günümüz dünyasında aktif olan tasavvufi yapılara ait 
muhtelif beyanlar ve uygulamalar üzerinden tasavvufi hayatın aktüel 
durumuna dair genel bir fikre ulaşmayı amaçlamaktadır. Bu maksatla 
öncelikle ilk dönemden itibaren maruz kalınan yeni şartlar karşısında 
sfıfilerin geliştirdikleri dil ve yöntemlere dair kronolojik bir özet veri­
lecektir. Akabinde sırasıyla İslam dünyasında, Batı'da ve özel olarak 
da Türkiye' de faaliyet gösteren çeşitli yapıların belli icraatları ekse­
ninde çağdaş dünyada tasavvuf alanındaki muhtelif türdeki tezahürleri 
üzerinde durulacaktır. Konunun hayli kapsamlı olması sebebiyle ilgili 

1 Bk. Voll, John O, "Contemporary Sufism and Current Social Theory'', 
Sııfism and tlıe 'Modern' in Is lam ( ed. Martin van Bruinessen, Julia Day 
Howell) içinde, New York 2007, s. 287. 

2 Bk. Abdülkerim el-Kuşeyri, er-Risdletii'l-Kıışeyriyye (thk. Enes Muham­
med Adnan eş-Şer:ffivi), Cidde 2017, s. 81. 

3 Bk. el-Hücvm, Ali b. Osman el-Cüllabi, Keşfıı 'l-mahcüb, Hakikat Bilgisi 
(trc. Süleyman Uludağ), İstanbul 1982, s. 123. 



... ÇAGDAŞDÜNYADATASAVVÜF 445 

hususlar olabildiğince bütünü örnekleyici vakalar bağlamında ele alı­
nacaktır. 

Tasavvufi Gelenekte Dil ve Yöntem Güncellemelerine Dair 
Bir Kronoloji 

Tepkisel ve pratik yönü güçlü bir hareket olarak ortaya çıkan ta­
savvufun ilk temsilcileri durumundaki öncü zahidlerin esasen mevcu­
da alternatif bir din anlayışının hayata geçirilmesi sürecinde ürettikleri 
yeni yorumların ve de bunlara dayalı uygulamaların tamamının dini 
alan dahilinde yeni bir yöntem iddiasını bünyesinde barındırdığı 

aşikardıİ. "Toplumsal düzeydeki ahlak! olgunluğıın bireysel bazdaki 
arınmaya bağlı olduğu" tezini savunan bu yaklaşımın sahipleri mevcut 
dini terimleri anlayışlarına uygun anlamlarla donatmak suretiyle öz­
gün bir dilin oluşum sürecini başlatmış oluyorlardı. 

Yaklaşık iki asır boyunca hayli aktif bir tarzda ilerleyen bu sü­
recin sonunda zaman içerisİJ:!de ''tasavvuf' adıyla bilinen olgu gerek 
düşünce gerekse eylem boyutuyla temayüz etmeye başlamıştır. Eyle­
min ön planda olduğu önceki evrenin aksine fikıi zeminin inşa edil­
meye başlamasıyla birlikte farklı tercihler ister istemez görüş ayrılık­
larına ve dolayısıyla belli düzeyde çatışmalara da yol açmıştır. Bu za­
man diliminde bizatihi tasavvufun içinden, sufilerden yine sufılere 

yöneltilen çeşitli eleştiriler arasında "Melameti" anlayışı benimseyen­
lere ait olanlar hedeflenen ahlak! arınma ve manevi olgunluk için 
mevcudun kifayetsizliği gerekçesiyle bir kere daha zamana ve şartlara 
uygun yeni bir yöntemin ve buna uygun yeni bir dilin gerekliliğine 
işaret etmekteydi. Şu halde bu açıdan ilk dönem Melametlliğini dö­
nemin tasavvuf anlayışı çerçevesinde özgün bir yöntem ve dil güncel­
lemesinin somut örneği olarak nitelendirmek imkan dahilindedir. 

Birkaç asır sonra genel olarak İslam düşüncesinde, özelde ise 
tasavvufta dil ve yöntem güncellemesi ihtiyacına binaen büyük bir ti­
tizlikle ve pratiğe dayalı olarak hayata geçirilen en önemli teşebbüs­
lerden biri hiç şüphesiz Ebu Hamid el-Gazzall'ye (ö. 505/1111) aittir. 
Onun özellikle İhya 'u 'u!Umi 'd-dfn adlı şaheseri söz konusu teşebbü­
sün ürünü oiup etkisini asırlar boyunca hayli güçlü bir tonda hissettir­
miştir. Gazzall bu başarısında kendisind~n önce tabir caizse daha kü­
çük ölçekte benzer girişimlerde bulunup bu yolun taşlarını döşeyen 
Haris b. Esed el-Muhasibi (ö. 243/857), Haklın et-Tirmiz1 (ö. 
320/932), Ebu Nasr es-Serrac et-Tusi (ö. 378/988) ve Abdülkerlın el­
Kuşeyri gibi isimlere çok şey borçludur. 



446 İSLAMİ İLİMLERDE KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

İstikameti itibariyle farklı olmakla birlikte, önce Muhyiddm İb­
nü '1-Arabi (ö. 638/1240) tarafından sistematik bir tarzda ortaya konu­
lan ve sonrasında takipçileri eliyle geliştirilip yaygınlaştırılan "vahdet­
i vücüd" :fikri ekseninde üretilenleri yine bu bağlamda değerlendirmek 
mümkündür. Zira söz konusu düşüncenin, içinden geçtiği badirelerle 
dolu sürecin etkisiyle hayata bakışı, beklentileri ve dolayısıyla hedef­
leri değişen İslam aleminin mevcut durumuna uygun olduğu düşünü­
len bir yeni yorum tarzı olarak zuhur ettiği söylenebilir. Çoğunlukla 
aynıymış gibi gösterilmeye çalışılsa da İbnü'l-Arabl'den oldukça fark­
lı bir yaklaşımın temsilcisi olan Mevlıina Celaleddln-i Rılmi'ye (ö. 
672/1273) ait görüşler için de benzer cümleleri kurmak imkan dahi­
lindedir. 

Esasen kendisi de bir tarikat mensubu olmakla birlikte,4 özellik­
le tasavvuf muhalifi kesiınlerin görüşlerine sıklıkla müracaat ettikleri 
İbn Teymiyye'nin (ö. 728/1328) fikirlerinden etkilenerek kendi döne­
mindeki çeşitli tasavvufi uygulamalara yönelik eleştirileriyle tanınan 
Birgivi Mehmed Efendi' den (ö. 981/1573) ciddi düzeyde istifade eden 
Kadızadeliler hareketi üzerinden Osmanlı tasavvufuna tesirinden çok 
daha güçlüsü yaklaşık iki asır sonra Kuzey Afrika' da ortaya çıkan bazı 
tarikatlar üzerinde olmuştur. Bunun neticesinde ilgili yapılar gelenek­
sel formun dışına çıkarak klasik tasavvufun temel iddialarını aşan yeni 
bir söylem ve yeni bir yöntem teklifiyle muhataplarını yönlendirmeye 
çalışmışlardır. 5 

Aktüel koşullar çerçevesinde söylem ve eylem güncellemesine 
giden ve bu yönleriyle tasavvufun günümüzdeki seyrine tesir eden il­
gili tasavvufi oluşuınlar içerisinde bilhassa Batı kaynaklı sömürgecilik 
faaliyetleri karşısında Müslüman coğrafyanın muhtelif bölgelerinde 
ortaya çıkan çeşitli direniş hareketlerini örgütleyen süfi gruplar en 
dikkat çekici olanlardır. Coğrafi anlamda birbirinden hayli uzak böl­
gelerde faaliyet gösteren bu gruplar birç?k ortak özelliği haizdir. Za­
manın ruhuna uygun olarak, "dini alanda topye1..iin bir ıslahatın gerek­
liliğine inanmış olmaları" sözü edilen ortak özelliklerin başında gel­
mektedir. Bahis konusu hareketlere önderlik eden şahsiyetler bu doğ­
rultuda özelde tasavvufi düşünceyi genelde ise geleneksel İslam yo­
rumunu içinde bulundukları zamanın şartlarına ve ihtiyaçlara göre ye-

4 Bk. Yüksel, Emrullah, "Birgivi", DİA, VI, 191. 
Bu konuya dair farklı bir değerlendirme için bk. Lawrence, Bruce B., 
"Sufism and Neo-Sufism", The New Cambridge Histoıy of Is lam ( ed. Ro­
bert W. Hefner) içinde, Cambridge 2010, s. 355-384. 



... ÇAGDAŞ DÜNYADA TASA VVÜF 447 

niden değerlendirmeye tabi tutmanın zorunluluğuna kani olmuşlardı. 
Onlar tarafından benimsenen bu tavır aslında ilgili dönemde bütün 
İslam dünyasına hfilcim olan anlayışın tasavvuf alanındaki yansıması 
olarak değerlendirilmelidir. 6 

Sözü edilen gruplar genelde dini özelde ise tasavvufi sahadaki 
ıslahat noktasında hemfikir olmakla birlikte bunun pratiğe aktarılması 
sürecinde birbirinden farklı tercihler ortaya koymuşlardı. Bu kapsam­
da örneğin Hint Altkıtası'nda Şah Veliyyullah ed-Dihlevi (ö. 
1176/1762) Muhyiddin İbnü'l-Arabi ile İmam-ı Rabbani'nin (ö. 
1034/1~24) görüşlerinin uzlaştırılması yanında ictihadın öneminin ye­
niden vurgulanması esasına dayalı bir yaklaşımı benimserken, 7 Kuzey 
Afrika'da Muhammed b. Ali es-Senüsi (ö. 1276/1859) Vehhabiliğin 
müspet ya da menfi manadaki tesiriyle mutedil yolu bulma geyretini 
ortaya koymakta, 8 Cezayir, Fransa, Türkiye ve Suriye gibi farklı coğ­
rafyalardaki ikametleri sayesinde farklı kültürleri tanıma fırsatı bulan 
Emir Abdülkadir el-Cezairi (ö. 1883) ise Ekberi ekolden yana bir tavır 
sergilemekteydi. 9 Bu dönemde Nijerya' da faaliyet yürüten Osman b. 
Fildi (ö. 1817) ille dönem tasavvufunda·örneklerine bolca rastlanan ta­
savvuf fıkıh ilişkisine vurgu yapmakta, fıkha uygun bir tasavvuf anla­
yışının esas olduğunu beyan etmekteydi. 10 Burada bahsi geçen su:file­
rin ıslahatçılıklanyla kastedilen hususun aynı dönemde ortaya çıkan 
ve ilerleyen zamanda etkisini artıran Müslüman modernistlerin yakla­
şımlarından birçok noktada ayrıştığını hatırlatmakta fayda vardır. 11 

6 Burada sözü edilen ıslahat fikri ekseninde görüş beyan edip faaliyet yürü­
ten çeşitli isimler hakkında mesela bk. Fazlur Rahman, Islam, s. 201 vd .. 

7 Bk. Ahınad, Aziz, Studies in Jslamic Culture in the Jndian Environment, 
Oxford 1964, s. 202 vd .. 

8 Martin, Bradford G., Sömürgeciliğe Karşı Afrika 'da Si!fi Direniş (trc. Fa­
tih Tatlılıoğlu), İstanbul 1988, s. 135. Senüsi'nin yaklaşım tarzı her iki 
kesim tarafından· tam olarak anlaşılamadığındı;ın Vehhabiler de 
Vehhabilik muhalifleri de aynı oranda kendisine ve hareketine şüpheyle 
yaklaşmışlardır, bk. Özköse, Kadir, Muhammed Senusf, Hayatı, Eserleri, 
Hareketi, İstanbul 2000, s. 181. 

9 Bk. Muslu, Ramazan, Emir Abdülkadir el-Cezô.irf, Hayatı ve Tasavvufi 
Görüşleri, İstanbul 2011, s. 127 vd .. 

ıo Özköse, Kadir, Süfi Davetten Devlete, Osman b. Füdi ve Sokoto Halifeli­
ği, İstanbul 2004, s. 151-153. 

11 Modernistlerin ıslahatçı süfilerden tamamen farklı görüş beyan ettikleri 
bazı hususlar haklcında bk. Sıddıki, Mazharuddin, İslam Dünyasında Mo­
dernist Düşünce, (trc. Murat Fırat, Göksel Korkmaz), İstanbul 1990, ozel­
likle s. 178, 183. 



448 İSLAM:l İLİMLERDE KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

Bu yapıların bir başka özelliği ise "şeriatin esas kılının.ası" hu­
susuna vurgu yapmış olmalarıydı. Bu vurgu bilhassa Halid-i Bağ­
dadi'nin (ö. 1827) öncülük ettiği akımda ve temasta bulunduğu grup­
larda çok daha belirgindir. Bu gerçekten hareketle alanın uzmanların­
dan olan Hamid Algar şöyle demektedir: "Mevlana Halid'in, Nakşili­
ğin geleneksel şeriat vurgusundan ve İslam dünyasının XIX. yüzyıl 
başlarında içinde bulunduğu tehlikeli kavşağın farkına varmasından 
kaynaklanan açık bir sosyopolitik misyon anlayışı vardır." 12 Benzer 
şekilde Osman b. Füdi tıpkı diğer İslamı disiplinler gibi tasavvufun da 
Klır'an ve sünnetle kayıtlı olduğu kanaatindeydi. 13 Söz konusu liderle­
rin hemen tamamı yalnızca ferdi planda değil devlet düzeyinde de 
şer'i sınırlara riayetin esas olması gerektiği noktasında ısrarcıdırlar. 

Dönemin modernist olarak adlandırılan kesimi tasavvufun içe 
dönüşü esas alan eğitim yönteminin Müslümanları pasifıze ettiği şek­
lindeki eleştirilerine rağmen 14 bu yapılar "bireysel ve yerel değil top­
yekün kurtuluşu gaye edinirken 15 müthiş bir devinime önderlik etmiş­
lerdi. Bir başka ifadeyle onlar içe dönüşün gereği olan mücahedenin 
neticelerini dışa yönelik cihad ve dolayısıyla Müslümanların kurtuluşu 
için motivasyon kaynağı olarak kullanmaya teşebbüs etmişlerdi ki bu 
ilk zahid topluluklardan bazılarının aynı doğrultudaki tercihlerini ha­
tırlatınaktadır. 16 Ayrıca bu yaklaşım "mevcut şartlar üzerinden tavır 
belirleme" şeklindeki tasavvufi ilkeye de oldukça uygundur. 17 

Bu genel girişten hareketle, ana ilkelerden feragat etınemek 
kaydıyla, süfileri yöntem ve dil güncellemesi yapmaya sevk eden hu­
susları şu şekilde toparlamak mümkündür: 

a)Sosyal değişim ve dönüşümlerin tesiri, 
b) Tasavvufun kendi iç dinamikleri, 
c )Dışarıdan gelen eleştiriler, 

12 Algar, Hamid, Algar, Hamid, "Nakşbend1 Tarihinin Siyası Boyutları", 
Nakşbendflik (haz. A. Cüneyd Köksal), İstanbul 2007, s. 79. 

13 Özköse, Kadir, Sılfi Davetten Devlete, s. 153. 
14 Söz konusu iddia için mesela bk. Sıddık!, Mazharuddm, İslam Dünyasın­

da Modernist Düşünce, s. 29. 
15 Abu-Manneh;-Butrus, "Halidiliğin Yükselişine ve Gelişmesine Yeni Bir 

Bakış", Osmanlı Toplumunda Tasavvuf ve Sılfiler (haz. A. Yaşar Ocak) 
içinde, Ankara 2005, s. 267-301. 

16 Bk. Knysh, Alexander, Islamic Mysticism: A Short History, Leiden 2000, 
s. 17-18. 

17 Kuşeyrl, er-Risale, s. 586. 



... ÇAGDAŞ DÜNYADA TASA VVÜF 449 

d) Diğer dini disiplinler dahilinde yaşanan gelişmelerin doğal 
etkisi. 

Genel Olarak İslam Dünyasında Tasavvuf Açısından Aktüel 
Durum 

İsliim dünyasında tasavvufun aktüel durumu hakkında konuş­
mak yukarıda ana hatlarıyla özetlenen seyre viikıf olmayı gerektirdiği 
gibi ondan çok daha fazla dünya tarihinin yakın dönemlerindeki ge­
lişmelerden haberdar olmayı zorunlu kılmaktadır. Zira an itibariyle 
yaşananlar büyük oranda söz konusu gelişmelerin doğal neticeleri du­
rumund:tdır. Buradan hareketle tasavvufun İslam dünyası diihilindeki 
mevcut durumunu ve büyük ihtimalle gelecekteki halini belirleyecek 
olan hususları şu başlıklar altında toparlc:}mak mümkün gözükmekte­
dir: 

a) Yakın tarihte dünya genelinde vuku bulan gelişmelerin genel 
olarak inançlar ve düşünceler üzerindeki 'yönlendirici etkisi, 

b) Süf'ılerin ve dolayısıyla tasavvufi yapıların siyası: otoriteyle 
kurdukları ilişki biçimlerinin tesiri, · ' 

c) Tasavvufi oluşumlara global düzeydeki planlarda biçilen rol, 
d) Tasavvufi oluşumların İslam dünyasının dahilinde ya da 

hiiricinde faaliyet gösteren diğer dini yapılarla farklı tarzlardaki temas­
ları, 

e) Özellikle Amerika ve Avrupa menşeli yeni dilli hareketlerin 
(new-age) doğrudan ya da dolaylı olarak tasavvufi alana tesiri. 

Şüphesiz burada zikredilenler hiiricinde bir şekilde belirleyici­
liği bulunan başkaca başlıklardan da söz etmek mümkündür. Yukarıda 
listelenen hususların detaylarına gelince: 

a) Yakın tarihte dünya genelinde vuku bulan gelişmelerin inanç­
lar ve düşünceler üzerindeki yönlendirici etkisi: 

XIX. yüzyılın ikinci yansından itibaren yaklaşık bir asır bo­
yunca genel olarak düİıyada yaşanan gelişmeler doğrudan ya da dolay­
lı olarak tasavvufun seyrini de etkilemiştir. Osmanlı İmparatorluğu gi­
bi İslam dünyasının önde gelen ülkelerinin askeri ve iktisadı: açıdan 
iyice zayıfladığı, buna mukabil bazı Batılı devletlerin hızlı bir şekilde 
güçlendiği evrede çoğunlukla çeşitli komplekslerle hareket etikleri an­
laşılan kesimlerin maruz kalınan sıkıntııiın kaynaklarından biri olarak 
kendilerine göre yanlış din anlayışlarını işaret etmeleri ve bunlar içeri­
sinden de tasavvufu öne çıkarmaları burada ele alınan konu açısından 
önemlidir. Tasavvufa hücum noktasında hemfikir olan Batıcı moder-



450 İSLAMI İLİMLERDE KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

nistlerle öze dönüşçü selefilerin bu dönemde tasavvuf hususunda aynı 
hükme varmış olmaları ise bilhassa dikkate değerdir. Başta söz konusu 
kesimler olmak üzere muhtelif cephelerden gelen tenkitlerin bazı ta­
savvufi oluşumların benimsemiş oldukları anlayışları ve ilgili uygu­
lamalarını gözden geçirme yoluna gittikleri bilinmektedir. Dolayısıyla 
yalnızca belli bir coğrafyada değil İslam dünyasının hemen her tara­
fında faaliyet yürütıi:ıekte olan tasavvufi yapılar fikri açıdan sözü edi­
len gelişmelerin tesiriyle gerek düşünce ve gerekse uygulama nokta­
sinda yeni bir evreye girmişlerdir. 

Gene(olarak "bid'atlerden ve hurafelerden uzak", "Ehl-i Sünnet 
çizgisinde" vb. klişeler burada sözü edilen yapıların temsilcileri tara­
fından sıklıkla kullanılmakla birlikte kendilerinin "bid'at" ve ''hurafe" 

. kavramlarına yükledikleri anlamlar ile muhalifleri olan selefiler ve 
'modernistlerin kastettikleri kesinlikle örtüşmediği bilhassa vurgulan­
malıdır. 

b) Sufilerin ve dolayısıyla tasavvufi yapıların siyasi otoriteyle 
kurdukları ilişki biçimleri: 

Modern zamanların kendine özgü şartları dolayısıyla da İslam 
dünyasının farklı bölgelerinde faaliyet gösteren tasavvufi gruplar ya 
da bireysel hareket eden belli isimler fikir ve eylem güncellemesine 
gitmişlerdir. Köken ve meşrep olarak benzerlik arz etmemekle birlikte 
ortak hedefler ve bunlara ulaşmak için hayata geçirilen uygulamalar 
sebebiyle birbirini andıran oluşumlar bu noktada ilk akla gelenlerdir. 
Yalnızca yerel ve ulusal ölçekte değil global düzeyde de ses getiren ic­
raatları ile ön planda bulunmayı arzu eden bu oluşumların en dikkate 
değer özellikleri merkezleİini oluşturan mahallerdeki siyasi otorite ile 
geliştirdikleri ve özü itibariyle her iki tarafın çıkarını gözeten yakın 
ilişkilerdir. Yerel siyasi otorite ile tesis edilen bu temasın ilgili merkez 
ülkeler dışında da ciddi düzeyde işe yaradığına dair veriler mevcuttur. 
Bu yazı kapsamından her bir grubu tek tek ele alarak incelemek müm­
kün olmadığından pek çok açıdan bütünü örnekleme özelliği bulunan 
bazı vakalar üzerinden bu konu aydınlatılmaya çalışılacaktır. 18 

Bu kapsamda zikredilebilecek ilk örnek Fas merkezli Budşişiy- . 
ye tarikatıdır. Esasen Kadiriliğin bir kolu olarak Fas'ın kuzeyindeki 
Berberi kabileler arasında ortaya çıkan ve 1980'lerden itibaren hızla 

18 Genel olarak sfıfi-siyaset .ilişkileri hakkında farklı dönemlere ait örnekleri 
barındıran bir çalışma içrnbk. Çift, Salih ve dğr. (ed.), Tarihten Günümü­
ze Sufi-Siyaset İlişkileri: Milletlerarası Tartışmalı İlmi Toplantı, İstanbul 
2020. 



... ÇAGDAŞ DÜNYADA TASA VVÜF 451 

büyüyen ve dolayısıyla görünürlüğü artan Büdşişiyye her açıdan ilginç 
bir yapılanmadır. Zira gerek hızlı yükselişi ve gerekse faaliyet tarzı 
itibariyle Büdşişiyye İslfun dünyasında aynı zaman diliminden itibaren 
belli merkezler tarafından bir şekilde desteklenen ve halen etkin olan 
pek çok tarikat ya da cemaatin ·nereden gelip nereye gittiğini tespit 
noktasında en uygun nümüne durumundadır. Büdşişiyye 1972 yılında 
tarikatın başına geçen Şeyh Hamza (ö. 2017) ile birlikte zamanın ru­
huna uygun gelişmelere imza atarak öncelikle Kur'an ve sünnete uy­
gun bir tasavvuf anlayışının esas alınacağı vurgusunu içeren söylemiy­
le tanırınaya başladı. Mevcut şartlarla uyumlu ve dolayısıyla hayli 
isabetli olan bu söylemle o uzunca bir süredir tasavvuf muhaliflerinin 
standart argümanlarından olan "bid'atçili].<:" suçlamasından kui:tularak 
halk nezdinde meşruiyet kazanıp daha rahat hareket etme imkanı bul­
mayı amaçlamış gibi gözükmektedir. 

Şeyh Hamza döneminin ikinci dikkate değer özelliği ise zama­
nın siyasi otoritesi ile kurup gayet mahirane bir ed~yla s~dürdüğü ya­
kın ilişkilerdir. Fas krallığının son yıllarda genel olarak süfilere, özel­
de ise Büdşişiyye'ye sağladığı destek ve tanıdığı ayrıcalıklar her iki 
tarafın faydasına olacak tarzda bir ilişkinin ortaya çıkmasını sağlamış­
tır.19 Bunun neticesinde Büdşişiliğe mensup kimi isimler bürokrasinin 
hemen her kademesinde de yer aldıkları gibi bazıları da bakan olarak 
görevlendirildiler.20 Bu yakınlığın doğal bir uzantısı olarak ülke içinde 
çeşitli hayır işlerini doğrudan üstlenen Büdşişiler eğitimden sağlığa 
pek çok farklı alanda faaliyet göstermeye başladılar. Bunlara paralel 
olarak özellikle Avrupa ülkelerinde de dikkat çekici icraatlara imza 
atan Büdşişiler buralarda muhataplarına daha sempatik gözükmek 
amacıyla tarikatın yalnızca Müslümanlara değil gaynmüslirnlere de 
açık olduğunu özellikle vurgulama ihtiyacı hissettiler.21 Bütün bunlar­
la eş zamanlı olarak, İslfun dünyasında faaliyet gösteren türdeşlerine 
benzer şekilde Büdşişiliğe mensup olanlar tarikata intisap eden meş-

19 Fas krallığının genel olarak sfıfillere Bfıdşişiyye'ye verdiği desteğe dair 
bk. Fakir, İntissar, "The Moroccan Monarchy's Political Agenda for Re­
viving Sufi Orders'', Islamic Institutions in Arab States: Mapping the Dy­
namics of Control, Co-Option and Contention ( ed. Frederic W ehrey) 
içinde, s. 121-132. 

20 Muedini, Fait, Sponsoring Sufism: How Governments Promote "Mystical 
Islam in their Domestic and Foreign Policies, New York 2015, s. 77. 

21 Bk. Moulay Sidi Mounir Qadiri Boutchichi, "The Importance of Sufism 
in an Era of Globalisation", https://sufiway.net/the-importance-of-sufism­
in-an-era-of-globalisation (erişim O 1/08/2022). 



452 isLAMf İLİMLERDE KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

bur isimlerin ve entelektüellerin fazlalığını propagandalarında özel 
olarak kullanmaya özen gösterdiler. Tarikat mensuplarının bu ve ben­
zeri argümanları ülke dahilinde pozisyonlarını, dışarıda ise tanınırlık­
larını takViye etme amacıyla kullandıkları anlaşılmaktadır.22 

Budş!şiyye'nin siyası otoriteyle eşgüdümlü olarak imza attığı 
icraatlar arasında modem dünya ile kurmaya çalıştığı irtibatın çeşitli 
düzeylerdeki yansımaları olarak görülmesi gereken beyanlar da bu­
lunmaktadır. Bu doğrultuda örneğin onlara göre tasavvuf din! ve kül­
türel hoşgörü; barış, rasyonellik, dinler arası diyalog ve ırksal ve kül­
türel çeşitlilik gibi değerlerin bütününü ifade ettiğinden modem dünya 
açısından önem arz eden hümanistik değerlerle tasavvufun modem ru­
hu ve felsefesi arasında tam bir mutabakat söz konusudur.23 Bu nokta­
da söz konusu beyanların İslam dünyasının hemen her köşesinde faa­
liyet gösteren çeşitli tasavvufi yapıların son dönemlerdeki standardı 
haline geldiğini hatırlatmakta fayda vardır. Bu itibarla Budşişiyye he­
men bütün özellikleri itibariyle son 30-40 yılda İslam dünyasında ve 
de Batı' da popülaritesi gittikçe artan -ya da özellikle arttırılan- tasav­
vufun kurumsal yapıları olan tarikatların çağdaş dünyada oynamaları. 
uygun görülen rolün ne olduğunu doğru bir şekilde tespit etmeye ya­
rayan en dikkate değer vaka olarak görülmelidir. 

Çağdaş tasavvufi yönelimler kapsamında Fas örneği çerçe\'e­
sinde ele alınabilecek ve esasen Budş!şiyye kaynaklı olan diğer bir 
oluşum Abdüsselam Yasin (ö. 2012) tarafından temsil edilmektedir. 
Yasın yukarıda kendisinden söz edilen Şeyh Hamza'nın babası Şeyh 
Bel Abbas'ın (ö. 1972) yetiştirdiği müridlerden biridir. Bununla birlik­
te Abdüsselam Yasın zamanla tarikat mensuplarının kendisinin ahlaki 
olmadığını düşündüğü bazı davranışlarını açıktan tenkit etmeye başla­
dığında Şeyh Hamza ile ters düşmüştür. Bundan dolayı o yedi yıl bo­
yunca devam ettiği dergahtan ayrılmak zorunda kalmıştır. Akabinde 
Şeyh Hamza'dan tamamen farklı bir yönde ilerleyen Abdüsselam 
Yasın Budşişiyye'den ayrılarak "Adalet ~e İhsan Hareketi"ni kurmuş­
tur. Akabinde 1974 yılında Fas kralı II. Hasan'a hitaben kaleme aldığı 
"Ya İslam Ya Tufan" adlı risaleyle Fas 'ta tammr hale gelmiştir. Bura-

22 Büdşişiyye hakkında bk. Chih, Rachida, "Sufism, Education and Politics 
in Contemporary Morocco", Journal for lslamic Studies, c. 32, 2012, s. 
24-46. 

23 Bekkaoui, Khalid; Laremont, Ricardo Rene & Rddad, Sadik, "Survey on 
Moroccan Y outh: Perception and Participation in Sufi Orders / Evaluation 
and Interpretation", The Journal of the Middle East and Africa, 2:47-63, 
2011, s. 60. 



... ÇAGDAŞ DÜNYADA TASAWÜF 453 

da o lcralı İslam'ın kaidelerine riayet etmeye çağırarak kendisini sert 
bir dille uyarmıştır. Bunun üzerine Yasın üç yıl hapis yattığı gibi "akıl 
hastalığı" teşhisiyle tedavi altına alınmıştır. 1978 yılından itibaren 
Abdüsselam Yasin'in camilerde vaaz etmesi de yasaklanmıştır. 

Abdüsselam Yasin'in liderliğini yaptığı oluşumun modem za­
manlarda İslam dünyasında faaliyet gösteren tasavvufi yapılar içeri­
sinde örneklerine az rastlanan iki temel özelliğinden söz edilebilir: 

a) Bunlardan birincisi taklitçiliğe ve şekilciliği karşı çıkıp tecdi­
de yönelmesidir. Bu itibarla o içinde yetiştiği tarikat ortamındaki 
bid'at ve hurafelere karşı eleştiri oklarını yöneltir. Bu noktada Yasin'i 
İslam dünyasındaki muadillerinden ayıran en dikkate değer özellik ta­
rikat muhitlerinde şahit olunan yanlışlıklara karşı çıkarken klasik ta­
savvufun manevi eğitim usullerini ve bu kapsamda kaleme alınan me­
tinleri son derece önemsemesidir. Bu doğrultuda o örneğin 

Gazzali'nin İhya 'sı hakkında şöyle der: · 

". . . Dolayısıyla kalplerin tedavi pınarını teşkil eden böyle bir 
eserden kimse seni alıkoymasın."24 · ' 

b) Abdüsselam Yasın'in ilk dönem zahidlerinde örneklerine sık­
lıkla rastlanmakla birlikte tarikatların o·rtaya çıkışı sonrasında sufiler 
arasında pek tesadüf olunmayan bir özelliği ise siyasi otorite karşısın­
da benimsediği net tavırdır. İslam tarihi boyıınca ulemanın çeşitli çı­
karlar nedeniyle pek yanaşmadığı, sufilerin ise nadiren tercih ettikleri 
bir duruşu esas alan Yasın ağır sonuçlar pahasına da olsa hakkı söy­
lemek suretiyle siyasi otoriteyi uyarma vazifesini bir ilke olarak be­
nimsediği gibi pratikte de bunun gereğini yerine getirmiştir.25 

Burada ele alınan konu itibariyle Abdüsselam Yasin ve liderli­
ğini yaptığı "Adalet ve İhsan Hareketi"nin yııkanda sözü edilen tasav­
vuf karşıtı kesimlerin eleştirileri ekseninde şekillendiği anlaşılmakta­
dır. Bu itibarla özellikle Batılı entelektüel sufilerce seslendirilmeye 

24 Abdusselam Yasin, Nebevf Yöntem: Eğitim, Yapılanma, Hareket (trc. M. 
Beşir Eryarsoy), İstanbul 2016. 

25 Abdüsselam Yasın ve liderliğini yaptığı hareket hakkında bk. Chih, Rac­
hida, "Religious Revival (tajdid) and Politics in Contemporary Morocco: 
'The Prophetic Patlı' of Shaykh Abdessalem Yassine (d. 2012)", Heirs of 
the Prophet: Authority and Power in Early Modern and Contempormy Js­
lam. The Prophet Between Doctrine, Literature and Arts: Historical Le­
gacies and Their Unfolding ( ed. Denis Gril, Stefan Reichmuth, bilek 
Sarmis) içinde, Leiden, 2021, s. 1-24. 



454 İSLAMİ İLİMLERDE KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

başlanan "tarikatsız tasavvuf' anlayışının26 İslam dünyasındaki önemli 
bir temsilcisi durumunda bulunması yanında bunu kurumsal düzeyde 
savunuyor olması önemlidir. Bu yaklaşımın ilerleyen yıllarda daha 
fazla taraftar toplaması muhtemel gözükmektedir. 

Tasavvuf-siyaset ilişkilerine dair başta Türkiye olmak üzere 
İslam dünyasının hemen her bölgesinden birbirine benzer tarzda ör­
nekler sunmak mümkün olmakla birlikte yukarıda zikredilenler genel 
durumu büyük oranda örnekler niteliktedir. 

c) Tasavvufi Yapılara global planlarda biçilen rol: 

Özellikle seksenli yıllardan itibaren Amerika merkezli düşünce 
kuruluşlarının ürettikleri üzerinden global düzeyde çeşitli planlar ha­
zırlayıp bunları hayata geçiren yönetimlerin ilgili dönemde İslam dün­
yasında ortaya çıkmaya başlayan ve özellikle gençler arasında hızla ta­
raftar bulan radikal dim akımlar karşısında dengeleyici olması maksa­
dıyla yine içeriden devreye sokulabilecek en uygun araç olarak tasav­
vufu gördüklerine ve bu doğrultuda çeşitli faaliyetler gerçekleştirdik­
lerine dair ciddi düzeyde veri mevcuttur.27 Meşhur 11 Eylül komplosu 
sonrasında daha da ivme kazanıp Arap baharı masalı ile zirve yapan 
tasavvufa yönelik manipülatif ilginin profesyonelce kurgulanmış teza­
hürlerine her geçen gün bir yenisi eklenmektedir. 

Bununla birlikte esasen kökleri çok daha önceye dayanan bu an­
lamdaki tasavvuf istismarının aktüel durumunu bütünüyle aydınlata­
cak yayınlar henüz gerçekleştirilmiş değildir. Mevcut olanlarda yer 
alan bilgiler ise ilgili taraflarca çoğu zaman yalanlanmaktadır. Bu kap­
samda bir gazete haberine konu olacak derecede şöhret bulan bir ör­
nek olarak uzunca bir süre başta Türkiye olmak üzere birçok ülkedeki 
Müslümanların gündemini meşgul eden Şeyh Nazım Kıbnsl'den (ö. 
2014) söz edilebilir. 2001 yılında yaşanan 11 Eylül 'felaketinden kısa 
bir süre sonra kendisinin Amerika'daki sağ kolu ve damadı olduğu be­
lirtilen Şeyh Hişam Muhammed Kabbani'pin Washington'da düşünce 
kuruluşu The Nixon Center tarafından düzenlenen "Tasavvufu ve 
Amerikan politikasındaki potansiyel rolünü anlamak" başlıklı panele 

26 Bu meseleye dair mesela bk. Geoffroy, Eric, Introdııction ta Sııfism, The 
Inner Path of Is/anı, Bloomington 2010, s. 194 vd .. 

27 Mesela bk. Furlanetto, Elena & Shahi, Deepshikha, "The American Dis-
' course on Sufism: On the Resilience of 'Mystical Islam'", Sııjism: A The-

oretical Intervention in Global International Relations (ed. Deepshikha 
Shahi) içinde, Maryland 2020,s. 161-179. 



... ÇAGDAŞ DÜNYADA TASA VVÜF 455 

katılarak burada "ABD başarıya ulaşmak istiyorsa, tasavvufçularla ça­
lışmalıdır" şeklindeki bir görüşü dile getirdiği medyaya yansımıştır.28 

Kimliklerini ve asıl hedeflerini bütün boyutlarıyla ortaya koyan 
çalışmalar henüz mevcut olınamakla birlikte uluslararası düzeyde faa­
liyet yürüten organizasyonlar ve bunların desteklediği meşhur zevat 
aslında konuya vakıf olanlarca bilinmektedirler. Dahası bunların bağlı 
oldukları yapıların da özellikle belli merkezler tarafından desteklen­
mekte ve yönlendirilınekte olduğu da artık bir sır değildir. Nitekim 
son döne_rrılerde Arap dünyası içerisinde Birleşik Arap Emirlikleri ile 
Katar'ııi temsil ettikleri taraflar arasındaki mücadelede bazı meşhur 
figürler üzerinden tasavvufun aşındınlınakta olduğunu gösteren yayın­
lar yapılınaya başlamıştır.29 Bu süreçte ilgili tarafların elinden tuttuk-· 
lan belli isimler süreldi hareket halinde olup büyük çapta reklamları 
yapılan konferanslar vb. faaliyetler. için pek çok farklı ülkede boy gös­
termektedirler. Hatta zaman zaman özel jetlerle ulaşımları sağlanan bu 
"ultra-mükemmil mürşidler"in (!) faaliyetlerinin geleneksel tasavvufi 
uygulamalardan hayli uzak olduklarını şöylemeye gerek yoktur.30 

Bu kapsamda öne çıkarılabilecek en ilginç yapı günümüzde 
uluslararası düzeyde Habib Ali el-Cifıi adıyla tanınan şahsın temsil et­
tiği Yemen kökenli Aleviyye tarikatıdır. Ali el-Cifıi'nin liderliğini 
yaptığı, merkezi Abu Dabi'de bulunan ve emirlikten maddi destek 
alan31 Müessesetü Tabe (Tabah Foundation / Tabe Müessesesi) isimli 
kuruluşun İnternet sitesi ve burada geçmişte yapılan yayınlar incelen­
diğinde hayli ilginç detaylara ulaşmak mümkündür. 32 Aynı zamanda 
yapının asli amaçlarını ortaya koyan kuruluşa ait bir yayında bizler 
açısından oldukça tanıdık gelen şu ifadeler yer almaktadır: 

"Çağdaş İslami söylemi yenileme, İnsanlığın ihtiyaçlarını kar­
şılama, geniş çaplı global toplumumuzda eş zamanlı olarak var olan 

28 Bk. Yeni Şafak, 26 Ekim 2003. 
29 Mesela bk. Warren, David H., Rivals in the Gıılf: Yusuf al-.Qaradawi, Ab­

dullah Bin Bayyah, and the Qatar-UAE Contest Over the Arab Spring 
and the GulfCrisis, New York 2021. 

30 Bu konuya dair mesela bk. Corbett, Rosemary R., "Anti-Colonial Mili­
tants or Liberal Peace Activists? The Role of Private Foundations in Pro­
ducing Pacifist Sufis During the Cold War", Modem Sufis and the States, 
The Politics of Islam in South Asia and Beyond (ed. Katherine Pratt · 
Ewing & Rosemary R. Corbett) içinde, NewYork2020, s. 27-39. · 

31 Al-Deen, Maysaa Shuja, "Yemen's War-tom Rivalries for Religious Edu­
cation'', Islamic Institutions in Arab States: Mapping the Dynamies of 
Control, Co-Option and Contention (ed. Frederic Wehrey) içinde, s. 45 

32 Bk. https://www.tabahfoundation.org/en/ (erişim: 25/06/2022) 



456 İSLAivll İLİMLERDE KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

farklı toplumlar, dinler ve ırklar arasındaki mesafeleri giderme adına 
çağdaş İslamı söylemi yenileme noktasında Tabe Müessesesi büyük 
bir ilerleme kaydetmiştir."33 

Ba-Alevi ailesinin diğer bir meşhur üyesi olan Habib Ömer b. 
Hafız'ın faaliyetleri" için de yukarıda kullanılan ifadelerin benzerlerini 
dile getirmek mümkündür. Aynı aileden olan bu iki ismin uluslararası 
düzeyde icra ettikleri ve büyük kalabalıkları etkiledikleri ve yönlen­
dirdikleri imajı özellikle verilmeye çalışılan faaliyetleri içinde yaşadı­
ğımız zaman dilimine özgü olup bunların benzerlerine geçmişte rast­
lamak mümkün değildir. Popüler yönü itibariyle sempatik duran bu tür 
uygulamalarla ilgili olarak şöyle bir yorum yapılmaktadır: 

"Bu tür bir uluslar ötesi akım tasavvufu yeniden tanımlamaya, 
temellerini sağlamlaştırmaya ve onu yeni bir retorik biçiminde takdim 
etmeye başlamıştır. Habiblerin geniş bir kitlesi, yeni ve tazelenmiş bir 
varlığı ve Arap dünyasında belirgin bir etkisi var. Geçmişte tasavvu­
fun ayırt edici özelliği dergahlar, tarikatlar ve müridler iken bu tür faa­
liyetler çağdaş dünyada tasavvufu yeniden tamtacaktır."34 

Bütün bunlarla bağlantılı olarak, son birkaç on yıl içerisinde 
Cezayir, Fas, Ürdün, Azerbaycan, Pakistan vb. Müslüman nüfusun 
ağırlıklı olduğu ülkelerde sıklıkla ve oldukça fazla sayıdaki katılım­
cıyla icra edilen ve geçmişte emsaline pek rastlanmayan tasavvuf ko­
nulu sempozyumların da bu kapsamda değerlendirilmesi gerekmekte­
dir. 

d) İslam dünyasının dahilinde ya da haricinde faaliyet gösteren 
diğer dini yapılarla muhtelif tarzlardaki irtibatlar: 

Bu maddede örnek olarak ele alınacak olan yapı "al-Alıbaş" 
adıyla tanınmaktadır. Etiyopya doğumlu olan Şeyh .Abdullah ibn Mu­
hammed ibn Yusuf el-Habeşi, el-Hararı (ö. 2008) bu hareketin kurucu 
lideridir. Kadirilik ve Ticamlik gibi tarikatlarla teması olan el-Habeşi 
nihayet Rif'ailik'le de irtibat kurmuş ve Nakşbendlliğin bazı- uygula­
malarını benimsemiştir. El-Habeşi Etiyopya'da yaşadığı dönemde 

33 Bk. 
https://www.tabahfoundation.org/newsletter/pdfs/l!f abahNewsEn _ 201009 .p 
df (erişim: 26/06/2022). Türkiye' de de nispeten tanınan el-Cim ve benzerleri 
ile alakalı eleştirel yazı iÇin bk. https://www.gzt.com/gercek-hayat/sufilik­
adi-altinda-budist-felsefe-3596126 (erişim: 28/06/2022). 
34 Bk. Abu Rumman, Muhammad, Mysteries of the Sufi Path: The Sufi 

Community in Jordan and its Zawiyas, Hadras and Orders, Amman 
2020, s. 107. 



... ÇAGDAŞ DÜNYADA TASA WÜF 457 

Vehhabiler'le yaşadığı çatışma neticesinde 1947'de ülkesini terk edip 
birkaç yer dolaştıktan sonra 1950'de Lübnan'a yerleşmiştir. Burada 
Cem'iyyetü'l-Meşfui'i'l-Hayriyyeti'l-İsliimiyye'nin başındaki zatın 
1983 yılındaki vefatının ardından bu yapının liderliğine getirilmiştir. 
Söz konusu tarihten itibaren adı geçen ~)fganizasyon "el-Ahbiiş" is­
miyle anılır olmuştur. Bu dönemden itibaren el-Habeşi Müslümanlar 
arasında ciddi tartışmalara neden olan görüşlerini açıklamaya başla­
mıştır. 

El-hebeşl'nin düşünce yapısı Sünnilik, Şillik ve tasavvuftan 
devşirilen çeşitli unsurların pek de ahenkli olmayan karışımından iba­
rettir. Bu itibarla İsliim'ın özünde mevcut olduğıınu iddia ettiği çoğııl­
culuğa vurgu yapan el-Habeşi'nin görüşleri geleneksel İslfu:ni anlayış­
la örtüşmez. İman, Kur'an, tekfir, sahabe gibi meselelerde o Ehl-i 
Sünnet'in aksine olan görüşleri savunur. Din ve devletin birbirinden 
ayrılması gerektiğini iddia eden el-Habeşi bundan dolayı İslam devleti 
fikrine de karşı çıkar. El-Habeşl'nin eğitim, faiz, medya, kadın ve bi­
lim gibi güncel İslfu:ni problemler çerçevesindeki fıkitleri de hayli tar­
tışmalıdır. Bu nedenlerden dolayı o Mısır eski müftüsü Ali Cum'a (d. 
1952) gibi tasavvuf yanlısı bir isimden Vehhabiler'e kadar pek çok 
farklı kesimin eleştirilerine muhatap olmuştur. 

İnternet ortamında yer alan bilgilere bakılacak olursa el-Habeşi 
görüş ve uygulamaları itibariyle "Yeni-Gelenekçi Tasavvufi-Dini Ha­
reket" (neo-traditionalist sufı religious movement) adıyla anılan gruba 
dahildir. 35 Bununla birlikte sözü edilen grupla ilişkilendirilen diğer 
isimlerin özellikleri dikkate alındığında bu yargının doğru olmadığı 
anlaşılmaktadır. Tasavvuf tarihinde örneğine pek rastlanmayan türde 
bir düşünce yapısına sahip olan "el-Ahbiiş" hareketinin fikir ve uygu­
lama noktasında hayata geçirdiklerinin esasen mevcut dini ve siyasi 
şartların ürünü olduğıınu söylemek mümkündür. Gerek söylem ve ge­
rekse eylem itibariyle geleneksel tarzdaki tasavvufi anlayıştan ciddi 
şekilde uzak olan bu yapının etki alanının şimdilik pek gyniş olmadığı 
söylenmelidir. 36 

35 Bk. https://en.wikipedia.org/wiki/Al-Ahbash (erişim: 19/07/2022). 
36 El-Ahbaş hareketi ve kurucusu hakkında genel bir değerlendirme için bk. 

Thowhidul Islam, "The Religious Thoughts of Abdullah ibn Muhammad 
Al-Habashi Al-Harari and the Doctrines and the Politics of Al-AJ.ıbash: 
An Evaluation" International Journal of Interreligious and Inrecultural 
Studies, 412 (October 2021), s. 22-37. 



458 İSLAfvıi İLİMLERDE KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

Günümüzde faaliyet gösteren çeşitli tasavvufi oluşumların diğer 
dini yapılarla temaslarının ne tür değişim ya da dönüşümlere yol aça­
bileceğinin ilginç örneklerinden biri XIX. a_sırda Senegal'de bir tarikat 
olarak ortaya çıkıp zamanla bu özelliğinden uzaklaşmaya başlayan 
"Layenne" hareketidir. Köken itibariyle Arapça olan Layenne tabiri 
"Allah'ın adamları" anlamına gelmektedir. Zaman içerisiİı.de temas 
halinde olduğu Hıristiyanlıktan etkiler alan bu hareketin kurucusu 
kendisini mehdi ve aynı zamanda Hz. Muhammed'in reenkamasyonu 
olarak tanıtmaya başlamıştır. Kurucusunun 1909'daki vefatının aka­
binde yerine geç~n oğlu ise Hz. İsa'nın yeniden dünyaya gelmiş hali 
olduğunu iddia etmiştir. Günümüzde bu yapının mensupları kendileri­
ni "sosyal adalete vurgu yapan İslami bir reform hareketi" olarak ta-

: nıJ!llamakta söz konusu inançları sürdürmektedirler. 37 

Dünyanın farklı bölgelerinde boy gösteren ve bir arada yaşadık­
ları diğer inanç sistemlerine ait :fikirlerden etkilenmek suretiyle görüş­
lerini mütemadiyen yenileme yoluna giden tasavvufi yapılar içerisinde 
bahse konu hareket en aşın örneklerden birini oluşturmaktadır. Çağ­
daş dünyada öne çıkarılan "sosyal adalet" ve "reform" gibi değerlere 
atfettikleri büyük önem ve kendi kimliklerini bunlar üzerinden tanım­
lama çabası ise ilgili yapıların klasik anlayışı yetersiz gördükleri an­
lamına gelmektedir. Geleneksel olanla bağlantıları son derece zayıf 
olan bu tür oluşumların modem dünyanın görece değerleri üzerinden 
ve bu doğrultudaki bir dille kendilerini ifade etme kaygılan özel ola­
rak incelenmeyi hak etmektedir. 

e) Özellikle Amerika ve Avrupa menşeli yeni dini hareketle­
rin (new-age) doğrudan ya da dolaylı tesiri: 

XIX. yüzyılın sonuyla XX. asrın ilk yansında yine Bah' da ya­
şanan bazı gelişmeler tasavvufi düşünce açısından etkisini günümüzde 
de sürdüren yeni fıkirlerin ortaya çılınasına sebe~ olmuştur. Esasen 
''New Age" (Yeni Dini Hareketler) başlığı alhnda incelenmesi uygun 
olan ve sayılan her geçen gün artan bu yapılar bazen doğrudan tasav­
vufi bir oluşum gibi kendilerini tanıtmakta bazen de demek, vakıf vb. 
adlar alhnda faaliyet göstermektedirler. Bu türe dahil olan yapılar ço­
ğunlukla tasavvufun dilini kullanmak ve tasavvuftan devşirdikleri bel­
li unsurlarla kendi anlayışlarını takviye etmek suretiyle çalışmalarını 
sürdürmektedirler. Bunlar geleneksel anlamdaki tarikatlarla hiçbir or­
ganik bağı bulunmayan, yapısal olarak :X:X. asrın ikinci yansında Ba-

37 Bk. Glover, John, "Sufism in Senegal", Routledge Handbook on Sufism · 
( ed. Lloyd Ridgeon) içinde, New York 2020, s. 510-511. 



... ÇAGDAŞ DÜNYADA TASA VVÜF 459 

tı'da ortaya çıkmaya başlayan tarikatımsı yapıların ya Türkiye'deki 
uzantıları ya da Türkiye şartlarına uyarlanmış formları olarak tanımla­
nabilirler. 

Yukarıdaki bilgilerden hareketle İslam dünyasında faaliyet yü­

rüten tasavvufi yapılanmaların :lcraatlan üzerinden ulaşılan neticeler 
şöylece özetlenebilir: 

a) Bu oluşumlar bir taraftan geleneksel merkezlerindeki kla­
sik faaliyetlerini sürdürürken diğer yandan hem ülke dahilinde daha 
önce pek güçlü olmadıkları bölgelere uzanmaya gayret etmekte hem 
de me,;rcut olduklan ülkelerin. dışındaki coğrafyalarda var olmaya ça­
lışmaktadırlar. Bu noktada daha ziyade ekonomik açıdan güçlü olan 
Avrupa, Amerika ve Avustralya gibi yerlerin tercih edilmiş olması 
bilhassa dikkate değerdir. 

b) Söz konusu oluşumlar .Yeni mekanlarında bir taraftan kendi 
meınleketlerinden olan insanlara hitap etmeye çalışırlarken diğer yan­
dan da mühtediler ve ihtidaya meyilli kimselere yönelik faaliyetler yü-
rütmekte ve bunu bilhassa önemsemektedirler. . ' 

c) Özellikle birden fazla yeni coğrafyada kendilerine hareket 
alanı açmaya çalışan ilgili yapılar modem dönemin popüler söyleınleri 
üzerinden faaliyetlerini sürdürmeye özen göstermektedirler. "Bütün 
inançlara saygılı bir anlayışı benimsemek" "dinler arası diyalog" vb. 
klişeler bu kapsamda ilk akla gelenlerdir. 

d) İletişim araçlarının çeşitlenmesi ve bilginin hızlı bir şekilde 
yayılması nedeniyle dünyanın herhangi bir bölgesinde üretilen bir dü­
şünce İslam dünyasının en ücra köşelerine oldukça kısa süreler içeri­
sinde ulaşabilmektedir. Bu durumun doğal bir neticesi olarak özellikle 
tasavvuf alanında faaliyet gösteren kadınlar bilhassa çağdaş feminist 
hareketlerin de tesiriyle geleneksel tasavvufta istisnai örneklerinden 
söz edilebilecek uygulamalara yönelmeye başlamışlardır. Klasik ta­
savvufta herhangi şeyhin doğrudan değil eşi, kızkardeşi vb. yakınlan 
aracılığıyla tasavvufi terbiyesini üstlendiği kadınlara yönelik İrşad faa­
liyetleri artık kadın şeyhalar / mukaddemeler eliyle gerçekleştirilmeye 
başlamıştır. Dahası söz konusu şeyhalardan / mukaddemelerden bazı­
ları yalnızca kadınların değil aynı zamanda erkek müridlerin de tasav­
vufi terbiyesini üstlenir hale gelmişlerdir. 38 Bunlar arasında Türki-

38 Bu konuya dair mesela bk. Hill, Joseph, Wrapping Authority: Women ls­
lamic Leaders in a Sufi Movement in Dakar, Senegal, Toronto 2018. Ay­
rıca bk. Abu Rumman, Muhammad, Mysteries of the Sufi Path: The Sufi 
Commıınity in Jordan and its Zawiyas, Hadras and Orders, s. 323 vd .. 



460 İSLAMİ İLİMLERDE KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

ye' de faaliyet gösteren iki isim üzerinde bilhassa durmak gerekmekte­
dir. Dışarıda neşredilen bir çalışmada üst düzeyde reklamları yapılan 
söz konusu isimlerden biri ile ilgili olarak kullanılan şu ifade hakikati 
yansıtmaması bir tarafa sözü edilen reklamın arka planına dair dikkate 
değer ipuçlarım da barındırmaktadır: "Türkiye'nin en saygın manevi 
üstadlarından biri. "39 

Batı'da Tasavvufi Açıdan Aktüel Durum 

Batı insanının bilimsel çalışmalar yoluyla tasavvufla tamşması 
esasen sömürgecilik faaliyetlerinin başladığı döneme kadar giden ilk 
oryantalistik teşebbüslerle ilişkilendirilebilirse de mevcut yayınların 
sınırlı oluşu bu konuda net bir kanaat ortaya koymayı zorlaştırmakta-

' ~ır. Bilindiği üzere oryantalizmin ilgi alanına giren disiplinlerden biri 
de tasavvuftur ve oryantalistlerin tasavvufa yönelik ilgileri Müslüman 
dürıyanın sömürülmeye başlaması aşamasında ciddi bir ivme kazan­
mıştır. Bu durumun tabii bir sonucu olarak bu sahada önemli isimler 
yetişmiş ve nitelikli eserler vücuda getirilmiştir. Bu bağlamda oryanta­
listlerin ilk zamanlarda çoğunlukla diğer İslfuni ilimler üzerine yaptık­
ları çalışmaların yanında tasavvufla ilgilendikleri, bu alam belli bir ih­
tisas sahası olarak benimsemedikleri görülmektedir. 

Nispeten. erken bir dönemde tasavvufla tanışan Batı insammn 
tasavvufun kurumsal yapılan olan tarikatlarla karşılaşması esasen da­
ha önceki zamanlara dayansa da tarikatların Batı'ya taşınması ve bu 
coğrafyada faaliyet göstermeye başlaması X:X. yüzyılın başlarında 

gerçekleşmiştir. Bilhassa Cezayir'in Fransızlar tarafından işgali süre­
cinde burada kendilerine karşı direnişi organize eden grubun ağırlıklı 
olarak sfrfilerden oluşması ve komutanlıklarını yapan kişinin de esasen 
bir Kadiri şeyhi olmasının motive ettiği ilgi bu sonucu hazırlayan se­
beplerinden biridir. X:X. asrın başlarında önde gelen Avrupalı bir gru­
bun o dönemde bu topraklarda yaygın ve güçlü tarikatlardan biri olan 
Şazi11liğe intisap etmesiyle birlikte Batı insanı doğrudan tarikat men­
suplarını ve dolayısıyla da tarikatları tanımış oldu. 

Kendisini süfi olarak tanıtıp faaliyetlerini bu çerçevede yürüten­
ler içerisinde, X:X. asrın başlarında hem Avrupa'da hem de Ameri­
ka'da bulunan v~ bugürı Amerika tasavvufunun en önemli şahsiyetle­
rinden biri kabul edilen Hindistan kökenli Pir İnayet Han (ö. 1927) et-

39 Bk. Sharify-Funk, Meena; Dickson, William Rciry; Xavier, Merin Shob­
hana, Contemporary Sufism: Piety, Plotics and Politic Culture, New York 
2018, s. 215. 



... ÇAGDAŞ DÜNYADA TASA VVÜF 461 

ki düzeyi bakımından diğerlerinin önünde yer almaktadır. Ona göre 
"tasavvufun İslam' dan ya da başka herhangi bir dinden neşet etmiş ol­
duğu düşüncesi doğru olmak zorunda değildir ancak diğer bütün felse­
fe ve dinlerin esası ve İslam'ın ruhu olarak adlandırılması kesinlikle 
doğrudur." İnayet Han'ın oğlu ve halefi olan Pir Vilayet Han (ö. 2004) 
kırk yıl boyunca babasının izinden giderek büyük bir gayretle baba­
sından tevarüs ettiği tasavvuf anlayışını yaymaya çalışmıştır. Bu dö­
nemde Amerika topraklarında süfi kimliğiyle faaliyet gösteren bir di­
ğer mistik Meher Baba' dır (ö. 1969). O kendisini Tanrı'nın insan şek­
lindeki_ tezahürü olan "avatar" ve yalnızca bir mürşid değil ilahi aşkın 
kudreti sayesinde aşkı diriltmek için gönderilmiş bir uyarıcı olarak ta­
mtmaktaydı. Meher Baba daha önce Zerdüşt, Rama, Krişna, Buda, Hz. 
İsa ve Hz. Muhammed olarak yaşadığuiı iddia ediyordu. Batı' da ta­
savvufi kimliğiyle tanınan isimler arasında hayli meşhur olan İdris 
Şah'ın (ö. 1996) ise tasavvufla irtibatının kaynağı net değildir. Bu 
grupların gerçekleştirdikleri_ faaliyetler ve yaptıkları yayınlar sayesin­
de ciddi kitlelere ulaştıkları ve hatırı sayılır bir kesimi etki altına al­
dıkları bilinmektedir. Bunların başta liderlerine ait kitapların tercüme 
edilip yayımlanması olmak üzere çeşitli türden girişimlerle son yıllar­
da Türkiye' de de aktif bir şekilde tanıtım çalışmaları yaptıklarına şahit 
olunmaktadır.40 

Günümüzde Avrupa'da ve Amerika'da İslam dünyasından göç 
eden çok sayıdaki Müslüman arasında bulunan sfrfiler vasıtasıyla bu 
coğrafyalarda yer alan çeşitli ülkelere taşınan tarikatlar da mevcuttur. 
Bunlar çoğıınlukla ilgili kimselerin geldikleri yerlerdeki merkezlerle 
temas halinde faaliyetlerini sürdürme~edir. Bunların dışında bazı 

mühtedilerin söz konusu tarikat mensuplarının çalışmaları sayesinde 
Müslüman olmalarının sonrasında bağımsız olarak dergahlar açmak 
suretiyle kendilerine özgü tasavvuf yorumlarını hayata geçirdikleri bi­
linmektedir. Bunlardan bazıları geleneksel tarzdaki fikir ve uygulama­
ların dışına çıkmamaya özen gösterirken diğerlerinin ise hem dini hem 
de tasavvufi sınırları ciddi düzeyde zorlayan ve hatta zaman zaman 
bunların dışına çıkan görüşleri dile getirdikleri ve bu doğrultuda çeşitli 
icraatları hayata geçirdikleri gözlemlenmektedir. 

Oldukça varlıklı Fransız kökenli Katolik bir Amerikan ailesinde 
dünyaya gelen ve Alman asıllı sanat simsarı Heiner Friedrich'le ev-

40 Bu konu hakkında bk. Halman, Hugh Talat, "Sufism in the W est'', Vpices 
of lslam (ed. Vincent J. Comell) içinde, Westport 2007, s. 169-198; Kol­
taş, Nurullah, Amerika'nın Tasavvufu Keşfi, İstanbul 2018. 



462 İSLAMİ İLİMLERDE KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

lendikten kısa bir süre sonra eşiyle birlikte Müslüman olan Phillippa 
de Menil (d. 1947) burada zikredilen durumun çok sayıdaki örnekle­
rinden yalnızca bir tanesidir. 1979 yılında Cerrahi tarikatı şeyhlerin­
den Muzaffer Ozak (ö. 1985) ile tanışmasının akabinde ihtida eden 
Phillippa de Menil Feriha el-Cerrahl (Fariha al-Jerrahi) adım alır. Mu­
zaffer Ozak'ın Amerika'daki müridfuıı arasında yer: alan Lex Hixon 
(Nfu'ül Envar Cerrahi) (ö. 1995) önderliğinde bir grup Cerrahi 
Ozak'ın vefatı sonrasında "Nur Ashki Jerrahi Sufi Order"ı kurarlar. 
Hixon' dan SODJa bu grubun liderliğini diğer bir deyişle şeyhliğini artık 
"Şeyha Fariha Fatima al-Jerrahi" adıyla anılmaya başlayan Feriha el­
Cerrab.1 üstlenir. Bu grubun New York'taki merkezi Masjid al-Paralı 
(Ferah Camii) adım taşımaktadır. Bu yapının geleneksel tasavvuftan 
oldukça uzak inanç ve uygulamalara sahip olduğu bilinmektedir.41 

Günümüzde Batı'daki tasavvufi oluşumlar hakkında çalışan 

uzmanlar mevcut yapıları beyan ettikleri görüşler ve hayata geçirdik­
leri uygulamalar üzerinden üç gruba ayırarak ele almaktadırlar: 

1. İslaınl tarikatlar: Bu kategoridekilerin ortak özelliği şeriate 
olan bağlılıklarıdır. Kudüslü Sidi Şeyh Muhammed el-Cemal tarafın­
dan kurulan Kuzey Amerika'daki Shadhili)rya Sufi Center; Sudan 
menşeli Burhaniyye tarikatı; Nakşbend!-Hakkani tarikatı; Çişti tarika­
tı; Cerrahi ve Kadiri tarikatları bunlar arasında yer alır. 

2. Yarı İslamı tarikatlar: Bu oluşumların çoğunda yola girmek 
için İslam 'ın gerekli gördüğü ibadetleri yerine getirmek şart değildir. 
Bununla birlikte bizzat şeyhlerin kendileri genellikle şer'! kurallara ri­
ayetkar olmaya özen gösterirler. Bawa Muhayidden ve Treshold Soci­
ety ile Mevlevller bu gruba dahildir. 

3. İslamı olmayan oluşumlar ve ekoller: Tasavvufi düşünceyi 
talim edip sufi uygulamaları yerine getirmekle . birlikte bunlann 
İsliim'la herhangi bir bağlan bulunmamaktadır. Bu yapılara mensup 
olanların büyük çoğunluğu da gaynmüslimlerden oluşmaktadır. Bun­
ların nazarında tasavvuf İslam' dan önce de mevcut olan evrensel bir 
olgudur. Pir Vilayet İnayet Han'ın oğlu Zia İnayet Han'ın kurucusu 
olduğu Sufi Order Intemational; İnayet Han'ın diğer oğlu Hidayet 
İnayet Han'ın liderliğini yaptığı Intemational Sufi Movement; İnayet 
Han'ın müridi ve Sufi Sam olarak tanınan Murshid Samuel Lewis ta­
rafından kurulan Sufi.Ruhaniat Intemational; the Mevlevi Order of 

41 Adı geçen caminin imamının İslam ve Batı hakkındaki görüşleri için bk. 
Abdul Rauf, Imam Feisal, What's Right with Jslam is What's Right with 
America, NewYork2005. 



... ÇAGDAŞDÜNYADATASAVVÜF 463 

America; the Golden Sufi Center; Sufi Foundation of America ve Sufi 
Reoriented bunlardandır.42 

İsliim dünyası dışında kalan ve ağırlıklı olarak Batı' da faaliyet 
gösteren yapılar bünye:;;inde geleneksel tasavvufta mevcut olmayan 
uygulamalar olarak öne çıkarılabilecek hususlar arasında şunlar zikre­
dilebilir: 

a) Bu coğrafyalarda faaliyet gösteren yapıların önemli bir 
bölümü özellikle XX. asrın başlarından itibaren gittikçe ivme kazanan 
yeni dilli hareketlere (new-age) benzer inançları benimsemeye ve bu 
doğrultudaki uygulamaları hayata geçirmeye başlamışlardır. Buralarda 
geçmişte yaşamış olan Mevlana, İbnü'l-Arab! vb. belli tasavvuf bü­
yükleri yalnızca şöhretlerinden istifade amacıyla söylemlerine dahil 
edilirler. Zira bunlardan hemen hiçbiri ilgili yapıların mensuplarınca 
gerçeğe uygun şekilde tanınmaz ye de tamtılmazlar. 

b) Bu yapılara ait kurumlar çoğunlukla "fiziksel, duygusal 
ve ruhsal sağaltma merkezien" olarak faaliyet yiirütm,ekte ve bu yön­
lerini öne çıkarak icraatlarla temayüz etmektedir. 

Türkiye Özelinde Durum · 

Meseleye modem Türkiye Cumlıuriyeti özelinde bakıldığında 
ise bütünüyle yeni şartlara uygun bir durumla karşılaşılır. Zira cumlıu­
riyetin ilam sonrasında tarikatların yasaklanmasıyla birlikte tasavvufi 
hayat ekseninde birbirinden farklı yöntemlerin hayata geçirilmeye 
başlandığı görülür. Bu doğrultuda örneğin: 

a) Bazı gruplar yeni durumu içselleştirerek zamanın doğal bir 
getirisi olarak telakki ettikleri modem şartlara uygun bir tasavvuf an­
layışının pekala uyarlanabilir ve uygulanabilir olduğu iddiasıyla ken­
dilerine has bir tavır geliştirirler. Kenan Rifü! (ö. 1950) tarafından 
temsil edilen ve sonrasında takipçileri eliyle sürdürülen yaklaşım bu 
durumun en dikkate değer örneği durumundadır. 

b) Teklif edilen ikinci yöntem yer altına çekilip geleneksel tarzı 
yeni bir formda devam ettirme şeklindedir ki günümüz Türkiye' sinde 
faaliyet gösteren tarikatların çoğıınun tercihi bu olmuştur. 

c) Üçüncüsü ise Said-i Nursl'nin (ö. 1960) "zaman tarikat za­
manı değil, ·imam kurtarma zamanıdır" şeklindeki meşhur sözüyle 

42 Schönbeck, Oluf, "Sufism in the USA", Sufism Today: Heritage and Tra­
dition in the Global Community ( ed. Catharina Raudvere & Leif Sten­
berg) içinde, New York 2009, s. 179 vd .. 



464 İSLAMİ İLİMLERDE KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

somutlaşan tekliftir. Bu yaklaşımın doğal sonucu olarak esasen Nakşi 
gelenekten beslenen ve büyük oranda ilgili yapıya ait fikir ve uygula­
maları tevarüs eden ve zamanla birbirinden uzaklaşan oluşuınlar orta­
ya çıkmaya başlamıştır. Zaman içerisinde "cemaat" adıyla tanınan bu 
grupları sevk ve idare edenlerin söylemleri ve bu doğrultudaki tatbi­
katları modem zamanlara ait yeni bir türe işaret etmesi açısından üze­
rinde durulmaya değerdir. 

Günümüz Türkiye'sinde Tasavvufi Oluşumlar ve Belirgin 
Nitelikleri 

Türkiye' de bilhassa seksenli yıllardan itibaren tasavvufi düşün­
ceye dair popüler düzeydeki neşriyat her geçen gün artan bir ivmeyle 

: yıı.ygınlaştığı gibi bu alanla ilgili akademik düzeyde gerçekleştirilen 
çalışmalar da mühim bir yekun oluşturmaya başlamıştır. Bu durum bir 
yönüyle oluınlu çağrışımlar yapsa da bir başka açıdan tasavvufun teh­
likeli sonuçlara gebe yeni bir manipülasyona alet edilmeye çalışıldığı­
nın işareti olarak alınmalıdır. Bu bağlamda örneğin Mevlana ismi üze­
rinden gidilerek "aşk" konusı;ı etrafında gerçekleştirilen yayınlara bil­
hassa dikkat çekmek gerekmektedir. Gerek roman gerekse fikir eseri 
gibi çeşitli türlerde kaleme alınan ve maalesef müelliflerinin kahir ek­
seriyetinin Mevliina'nın eserlerini asıllarından okuma becerisinden 
dahi yoksun olduğu ilgili neşriyatla gerçekleştirilmeye çalışılanın bi­
linçli ya da bilinçsiz, "modem bil.tınilik" propagandası olduğunu söy­
lemek abartılı bir yaklaşım olmasa gerektir. Bu kapsama dahil edilme­
si gereken bir diğer isim ise Muhyiddin İbnü'l-Arabi'dir: İbnü'l­
Arabi'nin eserlerinin birçoğunun sıkıntılı çevirilerini okuyarak tasav­
vuf uzmanı olduğunu iddia edenlerin sayısının azımsanmayacak dü­
zeyde olduğu söylenmelidir. Yine bu mesele ile alakalı olarak kimi 
basın-yayın organlarında gerçekleştirilen neşriyatta "tasavvuf' adı al­
tında takdim edilen pek çok hususun aslında birçok açıdan tashihe 
muhtaç olduğu özellikle ifade edilmelidir. , 

Günümüz Türkiye'sinde tarikat ya da başka adlar altında faali­
yet gösteren ve bir şekilde kendilerini sfıfi düşünceyle ilişkilendiren 

oluşuınlann çeşitli özellikleri itibariyle birbirinden ayrışan tasavvuf 
anlayışları ve bu çerçevedeki beyanları dikkate alındığında ilgili yapı­
larla alakalı olarıik şöyle bir tasnif yapmak mümkün gözükmektedir: 

l.Geleneksel yöntemleri esas alanlar, 
"" 2. Geleneksel ile moderni geleneksel olanın yapısını bozmadan 

uzlaştırmaya çalışanlar, 



... ÇAGDAŞ DÜNYADA TASA VVÜF 465 

3.Geleneksel olanın yöntem itibariyle artık işlevsel olmadığı id­
diasıyla yeni yöntemler ihdasına yönelenler, 

4.Geleneksel olanla hiçbir şekilde irtibatlandırılması mümkün 
olmayan nevzuhur yapılar. 

Bu tasnifi mevcut söylemler ve uygulamalar ekseninde biraz 
daha detaylandırmak mümkündür. Buna göre son yıllarda Türkiye'de 
faaliyet gösteren tasavvufi oluşumlar ve belirgin nitelikleri hakkında 
şunlar söylenebilir: 

a). Kullandıkları dil ve yürüttükleri faaliyetler itibariyle klasik 
tasavvufi anlayışı devam ettirmeye çalışanlar: 

Bunlarla kastedilen özellikle Osmanlı coğrafyası olarak adlandı­
rılan bölgelerde ortaya çıkan ya da İsliim 'dünyasının başka alanlarında 
teşekkül edip zamanla Osmanlıların hakimiyeti altındaki topraklara in­
tikal edenler. Bunlar faaliyetlerini buralarda sürdürerek cumhuriyet 
döneminde geleneksel man~daki tarikatların orijinal formlarını boz­
madan varlıklarını sürdürmeye gayret eden tasavvufi ,yapılardır. Bu 
gruba dahil olanlar zamanın getirilerine hızlı uyum sağlayamamakla 
birlikte geleneği devam ettirme adına ortaya koydukları çaba nedeniy­
le önemli bir işlev görmektedirler. 

b) Ehl-i sünnet istikametinde bir tasavvuf anlayışına sahip ol­
duklarını ve bunun müdafaasını yaptıklarını iddia edenler: 

Özellikle Nakşbendiliğin Halitli koluna bağlı olan kesim bu 
gruba dahildir. Savundukları bu görüşün kökenleri hayli eski olup 
İmam Rabbani (ö. 1034/1624) tarafından Şiilik muhalifi beyanlarında 
güçlü bir tonda dile getirilerek Nakşiliğin umdeleri arasına sokulmuş; 
Halid-i Bağdadi ile birlikte Vehhabilik karşıtı mücadelede daha da et­
kin bir şekilde kullanılmıştır. İsliim dünyasının hemen her tarafında 
temsilcileri bulunan bu kesimin bulundukları bölgelerde siyasetle ve 
de ticaretle olan yoğun ilişkileri hareket tarzlarını ve dolayısıyla da 
söylemlerinin muhtevasını şekillendirniektedir. 

c) Gelenekselci/Tradisyonalist akıma mensup olanlar: 

Bir tarikat olmamakla birlikte en az onlar kadar etkin olaıi bu 
akımın mensupları yaklaşık bir asırdan beri tasavvufi dünyanın içeri­
sinde faaliyet yürütmektedirler. 1970'li yıllardan itibaren Türkiye'deki 
entelektüel muhitlerde tanınmaya başlamakla birlikte bilhassa Rene 
Guenon (ö. 1951) ve Seyyid Hüseyin Nasr'ın eserlerinin yoğun bir şe­
kilde Türkçeye çevrilmesi sonrasında Türkiye'de genel manad~ ilgi 
odağı olup taraftar bulmaya başlamışlardır. Bunlara göre kendi görüş-



466 İSLAMI İLİMLERDE KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

lerini benimseyen Müslümanların hareket tarzı siyaset kulisleri ve mi­
ting meyçlanları değil küçük halkalardan oluşan ilim ve irfan meclisle­
ridir. Dolayısıyla modern ideoloji ve "izm"lerin gerek modern Batı ge­
rekse İslam dünyasındaki moderııist eğilimler sebebiyle ortaya çıkar­
dığı meseleler ancak İslam metafiziğine dayalı çözümlerle aşılabilir. 
Bu yüzden İslam toplumundaki temel meseleleri yalnızca içten dışa 
bir diriliş hamlesi çözebilir. Böyle olduğu için onlar dıştan içe dayatı­
lan XIX. ve XX. yüzyıldaki solcu devrimcileri örnek alan bir ıslah fik­
rini değil, içten dışa tezahürlerini gösteren bir "tecclid" fikrini benim­
serier. Ayrıca-bu ekole mensup mütefekkirlerin geleneğin merkezinde 
genelde tasavvufu, özelde de İbnü'l-Arab!'nin eserlerinde dile gelen 
vahdet-i vücüd metafiziğini gördükleri bilinmektedir. Bu sayede İb­
nü'l-Arabl'nin gelenekselci söylem içerisinde yepyeni bir ifade tarzına 
bürünmüş olduğu ve söylemin bütün ana fikirleriyle bütünleşmiş bir 
tarzda XX. asrın buhranlı insanına bilgece konuşmaya başladığı iddia 
edilmektedir. 

d) Tasavvufun dilini kullanarak birtakım New Age tarzı anla­
yışları, Uzak Doğu inançlarını vb. sahte kimliklerle pazarlamaya çalı­
şanlar: 

Bu gruba dahil olanlar faaliyetlerini çeşitli dernek, vakıf, hayır 
kuruluşu vb. adıyla yürütmeyi tercih ettiklerinden çoğu zaman asıl 
kimlikleri gizli ya da gölgede kalır. Bunların nazarında tasavvuf özgün 
bir din! yorum biçimi olmaktan ziyade modern çağın Batı kaynaklı 
demolcrasi, hümanizm, insan hakları, eşitlik, çevrecilik vb. değerlerini 
bünyesinde barındıran özgün bir olguyu ifade eder. Dolayısıyla süfile­
rin savunduklarının özünde· aynı olduğu şeklindeki görüş bu kesimin 
söylemlerinin en dikkate değer yönünü oluşturur. Fikirlerini yayma 
noktasında tasavvufun dilini kullanmaları ve Mevlana Celaleddm-i 
Rfu:nl, Yünus Emre ve Hacı Bektaş-ı Vell gibi meşhur süfi şahsiyetleri 
ön plana çıkarmaları bu amaca matuftur. 

Bilhassa farklı dinl ve felsefi geleneklerden beslenmekle birlik­
te kendilerini özellikle Melaınl olarak tanıtan grupların önemli bir ke­
siminin bu kategoriye dahil edilmesi uygundur. 

e) Tasavvuf istismarına dayalı mistik oluşumlar: 

Bu gruba ôahil olanların asıl kimlikleri ve gayeleri halen bütün 
boyutlarıyla ortaya konulabilmiş değildir. Bununla birlikte bunlar ço­
ğıınlukla tasavvufa özgü zeminde hareket ederek ve tasavvufi kavram­
ları kullanarak fıkirlerini yaymaya çalışırlar. Bunların tasavvufla olan 
irtibatları genel olarak popüler tasavvufi inançlara yönelik halkın te-



... ÇAGDAŞ DÜNYADA TASA VVÜF 467 

veccühünü istismar ve silfi söylemin gücünden istifade boyutuyla sı­
nırlıdır. Söz konusu popüler inançlar içerisinde tasavvufun yayılım 
döneminde ağırlığını fazlaca hissettiren "keramet" ve "mehdinin kim­
liği ve zuhuru" "evliyanın dünyevi ve uhrevi tasarrufu" vb. bunların 
halka yönelik propagandaliınnda en sık müracaat ettikleri işlevsel 

araçlar durumundadır. Adnan Oktar'ın liderliğini yaptığı yapı burada 
sözü edilen grubu örneklemektedir. 

Türkiye Özelinde Aktüel Tasavvufi Oluşumların Geleneksel 
Tarzdaki Muadillerinden Ayrıştıkları Noktalar ve İlgili Eleştiriler 

Özellikle son yarım asır içerisinde tasavvuf alanında yaşanan 
değişim ve dönüşümlerin neticeleri ile bunlara yönelik olarak gerek 
tasavvufi hayat içerisinden gerekse dışarıdan yapılan eleştiriler şu şe­
kilde toparlanabilir: 

a) Siyaset alanıyla geçmiştekinden hayli farklı tarzlarda ilişki 
biçimleri geliştirmek ve bunu gayet meşru bir uygulamaymış gibi 
açıkça ilan etmek: , 

Bu noktada en sıkıntılı ve ayrışfıncı uygulamalardan biri belli 
tasavvufi grupların genel ya da yerel seçimler arefesinde destekleye­
cekleri partiyi gazetelerde ve internette ilanlar yayınlamak suretiyle 
açıklamalarıdır. Bu tercih ilgili yapıların hem kendi müntesiplerini 
hem de genel olarak halkın belli bir kesimini arzu ettikleri doğrultuda 
yönlendirmeyi amaçlamaktadır. Böylesi yönteınler her iki taraf adına 
kısa vadede karlı gibi gözükmekle birlikte uzun vadede yalııızca ta­
savvufa değil genel olarak İslam'a zarar vermesi kaçınılmazdır. 

b) Siyaset alanıyla kurulan karşılıklı çıkara dayalı ilişkinin ta­
bii bir uzantısı olarak ilgili tasavvufi yapıların ciddi düzeyde sermaye 
birikimi gerektiren ticari faaliyetlerin içine girmeye başlamaları: 

Mevcut tasavvufi oluşuınlardan birçoğunun geçmişteki muadil­
lerinden tamamen farklı bir tarzda ekonomik faaliyetlere yöneldikleri 
bilinmektedir. Dahası bunlar yalııızca ulusal çapta değil uluslararası 
düzeyde sanayi ve ticaretle meşgul olmaya başlamışlardır. Bu durum 
esasen dini-manevi alanla alakalı hususlarla meşgul olması öngörülen 
söz konusu yapıların bunun tam aksine dünyevi hedeflere odaklanan 
çok uluslu şirketleri ya da holdingleri andırır hale getirmiştir. 

c) Mürşidi erin müntesiplerle doğrudan irtibatından ziyade 
ikinci, üçüncü, dördüncü dereceden şahıslar eliyle eğitiınlerinin sürdü-
rülmeye çalışılması: · 



468 İSLAMİ İLİMLERDE KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

Geleneksel anlamdaki tasavvufi terbiye sistemi mürşidle müri­
din doğrudan irtibatını / birlikteliğini gerekli kılan düzenlemeler orta­
ya koymuştur. Arzu edilen neticenin gerçekleşmesi böylesi bir birlik­
teliğin mevcudiyetine bağlı görülmüştür. Oysa alana ilgi duyanların, 
bir başka ifadeyle taliblerin sayısının hızla arttığı ya da mürşid ile mü­
rid arasındaki coğrafi mesafenin fazla olduğu gibi gerekçelerle aslında 
ehil olmadığı aşikar olan pek çok aracı şahsiyetle bu iş kotarılmaya 
çalışılmaktadır. Böylesi durumların yol açtığı sıkıntıların neler oldu­
ğıınu ya da ol~bileceğini alanın uzmanları bilmektedirler. Nitelikten 
ziyade niceliğe odaklanan bu tür uygulamaların amacı kesinlikle bire­
yin manevi anlamdaki ilerleyişini ve ahlaki yönden dönüşümünü sağ­
lamak değildir. Burada asıl hedef yapıya bağlı olanların, bir başka de-

; yişle kontrol edilip arzu edilen amaçlar doğrultusunda yönlendirilmesi 
hedeflenen kitlenin sayısının olabildiğince yüksek olmasını sağlamak­
tır. Bu durumun yetkiyi elinde bulunduranlar açısından temin edeceği 
faydalar ise sayılamayacak kadar çoktur. 

d) Bireysel ve doğrudan intisaplar yerine hayli kalabalık kitle­
ler halinde toplu b~ğlanma törenleri ve zikir ayinleri düzenlemek: 

Özellikle Senegal, Nijerya vb. Ticaniliğin yaygın olduğu coğ­
rafyalarda gerçekleştirilen bu tarz kitlesel uygulamalar gittikçe yay­
gınlaşmaya başlamıştır. Muhtemelen dışarıdaki örneklere özenen Tür­
kiye' deki bazı grnpların da benzer icraatlara imza attıkları görülmek­
tedir.43 Bunlar esasen işin özünden uzaklaşma ve bir tür gövde gösteri­
si olarak değerlendirilmelidir. 

e) On-line intisap törenleri organize ederek, ulaşım imkanı kı­
sıtlı uzak bölgelerden kalabalıkları organizasyon ağına dahil etmek. 44 

Genelde mistik geleneklerin, özelde ise tasavvufi terbiye sisteminin 
gerekleri göz ardı edilerek hayata geçirilen bu uygulama da modem 
iletişim araçlarının bazı sufi gruplar tarafından özel hedefler doğrultu­
sunda .kullanımına ilginç bir örnek oluşturmaktadır. 

f) Tarikatların kendilerini, faaliyetlerini, ticari kuİ-uluşlarının 
icraatlarını, meşhur müntesiplerinin çalışmalarını vb. tanıtmak ve de 
bu yolla daha fazla muhataba ulaşmak amacıyla muhtelif türde medya 
araçlarını yoğıın şekilde kullanmaya yönelmeleri. "Şeyh-uçmaz, mürid 

43 Yakın zamanda' sahtekarlığı ve sapkınlığı tescil edilen bir isme bağlı bir 
kalabalığın Çorum'da gerçekleştirdiği böylesi bir gösteri için bk. 
https://www.odatv4.com/gtlllcel/stadyumda-zikir-cektiler-1006141200-
60002 (erişim: 15/05/2022). 

44 Bu tarz bir uygulama için mesela bk. https://naqshbandi.org/the­
tariqa/initiation/ (erişim: 10/06/2022) 



... ÇAGDAŞ DÜNYADA TASA VVÜF 469 

uçurur" şeklindeki özdeyişin modern zamanlarda yine sözde tasavvuf 
erbabı tarafından tersyüz edilişine dair bir başka örnek olarak da bu 
durum zikreilebilir. 

Buna karşılık belli tasavvufi oluşumların doğrudan siyaset, 
ekonomi vb. alanlara ilgi göstermeleri ve asli vazifelerinden ziyade bu 
işlerle meşgul olmaya başlamaları sebebiyle özellikle bazı Batılı sfıfi 
entelektüeller ve alimler ciddi eleştiriler yapmaya başlamışlardır. On­
ların nazaran tarikatlardan önce ve de bu yapıların dışında da var zaten 
olması tarikatlar olmadan da tasavvuf pekala varlığını sürdürebilir. 
Kaldı ld ·hakiki bir mürşid yalnızca sınırlı sayıdaki müridi doğrudan 
gözetimi altında bulundurmak suretiyle manevi anlamda eğitip arzu 
edilen nitelikleri kazanmalarını sağlayabilir.45 Burada ifade edilen gö­
rüş Batılılara münhasır olmayıp genel olarak İslam dünyasında, özelde 
ise Türkiye' de bu tarz kanaatler yaygınlık kazanmaya başlamıştır. Do­
layısıyla böylesi bir gelişme tarikatların zemininin bizzat tarikat men­
supları tarafından hızlı bir şekilde aşındırıldığına işaret etmektedir. 

Kaynaklar 

Abdul Rauf, Imam Feisal, What's Right with Jslam is What's Right 

with America, New York 2005. 

Abdusselam Yasin, Nebevi Yöntem: Eğitim, Yapılanma, Hareket (trc. 

M. Beşir Eryarsoy), İstanbul 2016. 

Abdülkerim el-Kuşeyri, er-Risiiletii 'l-Kuşeyriyye (thk. Enes Muham­

med Adnan eş-Şerfüvi), Cidde 2017. 

Abu Rumman, Muhammad, Mysteries of the Sufi Path: The Sufi 

Community in Jordan and its Zawiyas, Hadras and Orders, Amman 2020. 

Ahmad, Aziz, Studies in Jslamic Culture in the lndian Environment, 

Oxford 1964. 

Al-Deen, Maysaa Shuja, ''Yemen's War-torn Rivalries for Religious 

Education'', lslamic lnstitutions in Arab States: Mapping the Dynamics of 

Control, Co-Option and Contention (ed. Frederic Wehrey) içinde, s. 33-52. 

Algar, Hamid, "Nakşbendi Tarihinin Siyasi Boyutları'', Nakşbendflik 

(haz. A. Cüneyd Köksal), İstanbul 2007, s. 61-96. 

Bekkaoui, Khalid; Laremont, Ricardo Rene & Rddad, Sadik, "Survey 

on Moroccan Y outh: Perception and Participation in Sufi Orders / Evaluation 

45 Bk. Leccese, Francesco Alfonso, "Islam, universal Sufism, counterculture 
movements and Traditional Sufi networks", Routletge Haı:ıdbook of Is lam 
and West (ed. Roberto Tottoli) içinde, New York 2022, s. 325 (314-328) 



470 İSLAMİ İLİMLERDE KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

and Interpretation'', The Journal of the Middle East and Africa, 2, 2011, s. 

47-63. 

Chih, Rachida, "Sufism, Education and Politics in Contemporary Mo­

rocco", Journalfor Islamic Studies, c. 32, 2012, s. 24-46. 

Chih, Rachida, ~'Religious Revival (tajdid) and Politics in Contempo­

rary Morocco: 'The Prophetic Patlı' of Shaykh Abdessalem Yassine (d. 

2012)", Heirs of the Prophet: Authority and Power in Early Modern and 

Contemporary Islam. The Prophet Between Doctrine, Literature and Arts: 

Hist(Jrical Legacies and Their Unfolding ( ed. Denis Gril, Stefan Reichmuth, 

Dilek Sarmis) içinde, Leiden, 2021, s. 1-24. 

Corbett, Rosemary R., "Anti-Colonial Militants or Liberal Peace Ac­

tivists? The Role of Private Foundations in Producing Pacifist Sufis During 

; the Cold War'', Modern Sııfis and the States, The Politics of Islam in South 

A;ia and Beyond (ed. Katherine Pratt Ewing & Rosemary R. Corbett) içinde, 

NewYork2020, s. 27-39. 

Çift, Salih ve dğr. (ed.), Tarihten Günümüze Sııfi-Siyaset İlişkileri: 

Milletlerarasz Tartışmalı İlmi Toplantı; İstanbul 2020. 

Fakir, İntissar, "The Moroccan Monarchy's Political Agenda for Re­

viving Sufi Orders'', Islamic Institutions in Arab States: Mapping the Dyna­

mics of Control, Co-Option and Contention ( ed. Frederic Wehrey) içinde, s. 

121-132. 

Fazlur Rahman, Islam, London 1966. 

Furlanetto, Elena & Shahi, Deepshikha, "The American Discourse on 

Sufism: On the Resilience of 'Mystical Islam"', Sııfism: A Theoretical Inter­

vention in Global International Relations (ed. Deepshikha Shahi) içinde, 

Maryland 2020, s. 161-179. 

Geoffroy, Eric, Introduction ta Sufism, The Inner Patlı of Islam, Blo­

omington 2010. 

Glover, John, "Sufism in Senegal'', Routledge Handbook on Sııfism 

(ed. Lloyd Ridgeon) içinde, Nev.~ York 2020, s. 501-513. 

Halman, Hugh Talat, "Sufism in the West", Voices of Islam (ed. Vin­

cent J. Comell) içinde, Westport 2007, s. 169-198. 

Hill, Josepb, Wrapping Authority: Women Islamic Leaders in a Sııfi 

Movement in Dakar, Senegal, Toronto 2018. 

el-Hücvm, Ali b. Osman el-Cülliib!, Keşfiı 'l-mahcüb Hakikat Bilgisi 

(trc. Süleyman Uludağ), İstanbul 1982. 

Knysh, Alexander,Islamic Mysticism: A Short Hist01y, Leiden 2000. 

Koltaş, Nurullah, Amerika'nzn Tasavvufiı Keşfi, İstanbul 2018. 

Lawrence, Bruce B., "Sufism and Neo-Sufism", The New Cambridge 

Hist01y of Is lam ( ed. Robert W. Hefner) içinde, Cambridge 201 O, s. 355-384 .. 



... ÇAGDAŞ DÜNYADA TASA VVÜF 471 

Leccese, Francesco Alfonso, "Islam, universal Sufism, counterculture 

movements and Traditional Sufi network:s", Routletge Handbook of Islam 

and West (ed. Roberto Tottoli) içinde, NewYork2022, s. 314-328. 

Martin, Bradford G., Sömürgeciliğe Karşı Afrika 'da Sufi Direniş (trc. 

Fatih tatlılıoğlu), İstanbul 1988. 

Moulay Sidi Mounir Qadiri Boutchichi, "The Importance of Sufism in 

an Era of Globalisation", https://sufiway.net/the-importance-of-sufism-in-an­

era-of-globalisation (erişim O 1/08/2022). 

Muedini, Fait, Sponsoring Sufism: How Governments Promote "Mys­

tical Jslam in their Domestic and Foreign Policies, New York 2015. 

Muslu, Ramazan, Emfr Abdülkadir el-Cezairf, Hayatı ve Tasavvufi 

Görüşleri, İstanbul 2011. 

Özköse, Kadir, Sufi Davetten Devlete, Osman b. Fudf ve Sokoto Hali­

feliği, İstanbul 2004. 

Paret, Rudi, The Stııdy of Arafüc and Islam at German Universities, 

German Orientalists Since Theodor Nöldeke, Wiesbaden 1968. 

Sharify-Funk, Meena; Dickson, William Rory; Xaviet; Merin Shob­

hana, Contemporaıy Sııjism: Piety, Plotics · and Politic Cııltııre, New York 

2018. 

Sıddıld, Mazharuddin, İslam Dünyasında Modernist Düşünce, (trc. 

Murat Fırat, Göksel Korkmaz), İstanbul 1990. 

Thowhidul Islam, "The Religious Thoughts of Abdullah ibn Muham­

mad Al-Habashi Al-Harari and the Doctrines and the Politics of Al-Ahbash: 

An Evaluation" lnternational Journal of lnterreligious and lnrecultural Stu­

dies, 412 (October 2021), s. 22-37. 

Voll, John O, "Contemporary Sufism and Current Social Theory'', Sıı­

jism and the 'Modern' in lslam (ed. Martin van Bruinessen, Julia Day 

Howell) içinde, New York 2007, s. 281-298. 

Yüksel, Emrullah, "Birgivi", DİA, VI, 191-194. 

Warren, David H., Rivals in the Gıılf: Yusuf al-Qaradawi, Abdullah 

Bin Bayyah, and the Qatar-UAE Contest Over the Arab Spring and the Gıılf 

Crisis, New York 2021. 

İnternet Kaynakları 
https://sufiway.net/the-importance-of-sufism-in-an-era-of­

( erişim O 1/08/2022).globalisation 

(erişim: 25/06/2022)https://www.tabahfoundation.org/en/ 

https://www.tabahfoundation.org/newsletter/pdfs/l/TabahN ewsEn _ 20 

(erişim: 26/06/2022). https://www.gzt.com/ gercek-hayat/sufilik-adi-1009 .pdf 

altinda-budist-felsefe-3596126 (erişim: 28/06/2022). 



472 İSLAMİ İLİMLERDE KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

(erişim: 19/07 /2022).https://en. wikipedia.org/wiki/ Al-Abbaslı 

https://www.odatv4.com/ guncel/stadyumda-zikir-cektiler-

( erişim: 15/05/2022). 1006141200-60002 

(erişim: 10/06/2022)https://naqshbandi.org/the-tariqa/initiation/ 


