
Arnavutluk’tan İstanbul’a Bir Âlim Portresi:
Debreli Vildan Faik Efendi *

Dr. Arzu GÜLDÖŞÜREN**

Öz: Vildan Faik Efendi (1852/1853-1925), gerek yerine getirdiği vazifeler ve gerekse ka-
leme aldığı eserler dolayısıyla son dönem Osmanlı ulemasının önemli temsilcilerinden 
biridir. Devlet meselelerine kayıtsız kalmayan/kalamayan pek çok alim gibi o da 19. yy’ın 
önemli hadiseleri karşısında dini/devleti kurtarma yolunda harekete geçmiş. Bu gayeyle 
medreselerin ıslahı için bir  nizamnâme kaleme aldığı gibi Meşrutiyet rejimini güçlendir-
mek ve Arnavut milliyetçiliğinin yükselişini engellemek için de teşebbüslerde bulunmuş-
tur. Bu makalede müderrislik ve muallimlik vazifesi, huzur dersi hocalığı, halkı irşad gaye-
siyle verdiği vaaz ve konferanslar, Meşrutiyet devrinin çalkantılı ortamında Arnavutluk’ta 
yürüttüğü faaliyetler, kaleme aldığı eserler üzerinde durulmaktadır.

Anahtar Kelimeler: İlmiye, Ulema, Medrese, Müderris, Huzur Dersi, Vildan Faik Efendi, 
Meşrutiyet, Arnavutluk, Medrese Islahatı, İttihat ve Terakki.

Portraıt of a Scholar From Albanıa to İstanbul: Debreli Vildan Faik Efendi

Abstract: Vildan Faik Efendi is the one of important representatives of the ulemas of the 
late Ottoman period because of both the tasks which he fulfilled and the works which he 
penned. He started to move in the wake of the recovery of the state against the important 
events of the 19th century as many scholars which could not be/ was not indifferent to 
the issues of the state. With this purpose, he wrote a regulations for the reformation of the 
madrasas, made actions  in order to strengthen the regime of the constitutionalism and to 
prevent of the rising of Albanian nationalism. In this article, his duty of the mudarris-ship 
and the teaching, his mastership of Huzur Dersi , the sermons and the lectures which he 
gave with the purpose of the enlightenment of the people, the activities which he conduc-
ted in the turbulent environment of the term of the constitutionalism and the works which 
he penned are emphasized.

Keywords: İlmiye, Ulema, Madrasa, Mudarris, Huzur Dersi, Vildan Faik Efendi, Consti-
tutionalism, Albania, Reformation of Madrasa, Union and Progress.

Daha küçük bir çocukken tahsil için Arnavutluk’tan İstanbul’a gelen, eğitimini burada ta-
mamlayan, bu şehirde müderrislik, muallimlik, huzur dersi hocalığı gibi görevlerde bulunan, 

*   Bu makale medrese ıslahatıyla ilgili Prof. Dr. İsmail Kara’nın yönetiminde devam ettiğimiz “Medreselerin Islahı” 
projesinin bir parçası olup, daha önce tespit edilememiş ıslah metinlerden birinin yazarı olan Vildan Faik Efendi’nin 
hayatı ve eserlerini konu almıştır. Çalışmanın başından metnin ortaya çıkmasına kadar yazının her aşamasında yar-
dımlarını ilgi ve teşviklerini gördüğüm aynı zamanda metni tashih etmek için değerli vakitlerini ayıran hocam İsmail 
Kara’ya şükranlarımı arz ediyorum. Metni okuyarak tavsiyelerde bulunan, çalışmam sırasında zevkli yardımlarını 
gördüğüm “Medrese Islahatı” projesinde birlikte çalıştığımız arkadaşım Dr. Zeynep Altuntaş’a müteşekkirim.  Metni 
okuyarak bazı hususlara dikkatimizi çeken aynı zamanda bazı kaynaklardan bizi haberdar eden Doç. Dr. M. Suat 
Mertoğlu’na teşekkür ederim. Metni okuyarak önerilerde bulunan Serhat Aslaner’e ve Vildan Faik Efendi ile ilgili 
bazı gazete yazılarından bizi haberdar eden Ali Adem Yörük’e teşekkür ederim.  Vildan Faik Efendi’nin torunu Fatma 
Seniha Hanım’ım oğlu Vildan Yaşar Duracan Beyefendi’ye aileyle ilgili verdiği bilgiler sebebiyle müteşekkirim.

**	 Araştırmacı

Marmara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi • Cilt-Sayı 48• Haziran 2015 • ISSN 1302-
4973• ss. 117-148 



Arzu Güldöşüren

118

Tefsir, Fıkıh, Arap Dili ve Edebiyatı ve Tasavvuf alanında eserler kaleme alan, dönemin önemli 
meselelerinden biri olan medreselerin ıslahıyla ilgili bir   nizamnâme tertip eden, Meşrutiyet yö-
netimine destek sağlamak için doğduğu topraklara giderek halkı irşad vazifesini üstlenen Vildan 
Faik Efendi, Osmanlı ulemasının son dönemdeki mümtaz şahsiyetlerinden biridir.1

1. Doğumu ve Ailesi

Vildan Faik Efendi,2 Arnavutluk’un3 Debre sancağına bağlı Rakalar kazasının Perseniçe kö-
yünde 1269 (1852-1853)’de doğdu. Babası zürrâdan İslâm Ağa,4 annesi Zülfiye Hanım’dır. Ken-
di ifadesine göre künyesi Vildan Faik b. Abdüsselâm b. Abdullah ed-Debrevî idi. Uzun seneler 
Üsküdar’da oturduğu için Üsküdarlı Vildan Efendi namıyla da meşhur olmuştu.5

1 Nisan 1301 (13 Nisan 1885)’de6  Hacı Nevrûz Efendi ile Zeliha Hanım’ın kızı Fatma Servet 
Hanım’la (1861-29 Kasım 1941) evlendi. Bu evlilikten tek evladı Emine Tayyibe Hanım (1881-28 
Eylül 1328/11 Aralık 1912) dünyaya geldi.7

2. Tahsil Hayatı

Tahsil hayatı 1277 (1860-1861)’de sekiz yaşında iken babası tarafından İstanbul’a, Üsküdar’da 
Vâlide-i Atîk Medresesi’nde bulunan amcası Hoca Yahya Efendi’nin8 yanına getirilmesiyle başla-

1	 Onun yeni bir biyografisini kaleme alırken esas mehaz olarak İstanbul Müftülüğü Şer‘iye Sicilleri Arşivi’nde bulunan 
3591 numaralı Sicill-i Ahval Dosyasını -dosyada Terşîhu’l-Kalem fî Lâmiyyeti’l-Acem, (Matbaa-i Âmire, İstanbul 1308) 
adlı eseri de bulunmaktadır- ve Ankara’da Emekli Sandığı Arşivi’nde Mülki tasnifteki 42194 numaralı dosyasını aldık. 
Bunun yanında Şer‘iyye Siciller Arşivi’ndeki Tarik Defterleri’nden, Huzur-ı Hümayûn Müderrisleri Defteri’nden, Baş-
bakanlık Osmanlı Arşivi’nden, Salname’lerden, dönemin gazetelerinden, kendi kitaplarında verdiği bilgiler ile araştır-
ma eserlerden de istifade ettik.

2	 Hayatı ve eserleri için bkz. Ebülulâ Mardin, Huzur Dersleri, İstanbul 1956, II- III, s. 140-141; 828-829; Semiha Omay, 
Huzur Dersleri İle İlgili Konuşmalar, İstanbul 1965, s. 28-63. Sadık Albayrak, Son Devir Osmanlı Uleması,  İstanbul 
1996, IV, s. 352-353; Mustafa Özel, “Debreli Vildan Fâ’ik ve el-Multekât fî usûli’t-tefsîr ”, İslâmiyât II, Ekim-Aralık 
1999, sy: 4, s. 223-226. Mustafa Özel, “Son Dönem Osmanlı Tefsir Tarihinden Bazı Portreler I”, Dokuz Eylül Üniver-
sitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, İzmir 2002, sy. XV, s. 67-69. Murat Sula, “Debreli Vildan Faik ve Teshilu’n-Nahv’i”, 
Dokuz Eylül Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2009/XXIX, s. 123-174. Arzu Güldöşüren, “Vildan Fâik Efendi”, 
DİA, XLIII, İstanbul 2013, s. 108-109.

3	 Manastır olarak kaydedildiği yerler için bkz. Mustafa Özel, “Vildan Faik”, s. 223. Bilal Temiz, “Hud Suresi’nde Hz. Lut 
ve Kavmi”, EKEV Akademi Dergisi, yıl: 12, Bahar 2008, sy: 35, s. 312. Murat Sula, agm, s. 125.

4	 Babasının isminin muhtemelen yanlış bir şekilde Sellam olarak zikredildiği bir yer için bkz. Murat Sula, agm, s. 125.
5	 Ebülulâ Mardin, age, II –III, s. 140. 
6	 Üsküdar Nüfus Müdürlüğü’nden edindiğimiz nüfus bilgilerinde kızının doğum tarihi 1881 olarak kayıtlıdır. Bu bilgiyi 

dikkate aldığımızda Fatma Servet Hanımla 1885’den daha önceki bir tarihte evlenmiş olması gerekir. Ancak Emekli 
Sandığı Arşivi’ndeki dosyada tahsis olunacak maaş için tanzim olunan ilmuhaberde  evlenme tarihi olarak 1885 veril-
diğinden bunu tercih ettik. 

7	 Emine Tayyibe Hanım Yüzbaşı Cemal Beyle evlenmiştir. Bkz. Mehmet Nermi Haskan, Yüzyıllar Boyunca Üsküdar, 
Üsküdar Belediyesi, Temmuz 2001, II, 814. Bu evlilikten Fatma Seniha Hanım (1901-21 Nisan 1979) doğmuştur. 
Fatma Seniha Hanımın Ali Duracan ile yaptığı evlilikten ise oğlu Vildan Faik (27 Mayıs 1939-8 Şubat 1940) ve oğlu 
Vildan Yaşar Bey (10 Şubat 1941) dünyaya gelmiştir. Büyük dedesiyle aynı adı taşıyan Vildan Faik küçük yaşta vefat 
etmiş olup Vildan Yaşar Duracan ise hâlâ hayattadır. Fatma Seniha Hanımın soyadı nüfus kayıtlarında Aynacan ve 
Duracan olarak iki farklı şekilde, anneannesi Fatma Servet Hanımın ki ise Oynacan olarak kayıtlıdır. Vildan Yaşar 
Duracan Beyefendi’nin aktardığına göre annesi Fatma Seniha Hanım’ın soyadı Aymacan’dır.

8	 Amcasının isminin Hoca Yakup Efendi olarak kaydedildiği yerler için bkz. Mustafa Özel, “Vildan Faik”, s. 223; Bilal 
Temiz, agm, s. 312.



Arnavutluk’tan İstanbul’a Bir Alim Portresi: Debreli Vildan Faik Efendi

119

dı.9 Eğitim hayatının ilk basamağı olan ibtidai tahsilinde mukaddimât-ı ulûmu Fıstıklı Mektebi10 
muallimi  ve aynı zamanda Üsküdar Selimiyye cami-i şerîfi baş imamı olan Ispartalı Hoca Hafız 
Sabri Efendi’den tahsil etti.11 On iki yaşında Kur’ân-ı Kerîm’i ezberledi, on dört yaşlarında ilm-i 
vücûhtan seb‘a ve aşere kıraatleri tahsilini tamamladıktan12 sonra Üsküdar dersiâmlarından Kara 
Hüseyin Efendi’nin damadı olan ve Lemeatü’l-Berkıyye fî Şerhi Kasideti’l-Mîmiyyeti’l-Hamriyye 
adlı eserin müellifi Üsküdar dersiâmlarından Alaiyyeli Kara Mustafa Efendi’nin ders halkasına 
19 sene devam edip icâzetnâme aldı. 1299 (1881-1882)’de Üsküdar Yeni Cami-i şerîfinde talebeye 
ders vermeye başladı.13 1 Mart 1301 (13 Mart 1885)’de dersiâm maaşı olarak kendisine 95 ku-
ruş tahsis edildi.141303 (1885-1886)’de imtihanla İstanbul ruûs-u hümâyûnunu kazandı15 ve 1314 
(1898-1899)’de talebeye icâzet vermeye başladı.16

3. Meslek Hayatı 

A. Müderrisliği	

Ömrünün neredeyse yarıya yakınını müderrislik yaparak ve talebe yetiştirerek geçiren Vil-

9	 İlk ve orta tahsilini Debre’de yaptığı bilgisi için bkz. Ramız Zekaj, The Devolopment Of The Islamic Culture Among 
Albanians During The XXth Century,  The Albanian Institute Of Islamic Thought Civilization (AIITC), Tiran 1997, s. 
278-280. Şer‘iyye Sicilleri Arşivi’ndeki dosyasının içindeki hal tercümesinde kendisi babasıyla İstanbul’a geldiğini ve 
burada ibtidai tahsiline başladığını söylediğinden Zekaj’ın verdiği bilgi yanlış olmalıdır.

10	 Fıstıklı Mektebi’nin diğer adı Hatice Sultan Mektebi idi. Burası 1924’te tamire muhtaç ve mülhak vakıflı bir halde 
iken daha sonra Maarif tarafından mektep olarak kullanılmıştır . Bkz. A. Turgut Kut, “İstanbul Sıbyan Mektepleriyle 
İlgili Bir Vesika”, İstanbul Armağanı, İstanbul 1997, III, s. 360. Mektep 1927’de Vakıflar İdaresi tarafından Milli Eğitim 
Bakanlığı’na devredilmiş, 1935 yılında ise yıkılmıştır. Mektebin yeri şimdiki adı İhsaniye Mahallesi olan eski Sinan 
Paşa Mahallesi’nin sınırları içinde, eskiden Fıstıklı Mektebi Sokağı olan şimdiki İhsaniye Sokağı üzerinde ve İhsaniye 
İskele Sokağı’nın karşısında idi. bkz. Mehmet Nermi Haskan, age, II, 908-909.

11	 Ebülulâ Mardin, age, II-III, s. 140 ve Mustafa Özel, “Vildan Faik”, s. 223. 
12	  Seb‘a ve aşere kıraatleri tahsilini on yedi yaşlarındayken tamamladığı bilgisi için bkz. Sadık Albayrak, age, s. 352; 

Mustafa Özel, “Vildan Faik”, s. 223 ve Bilal Temiz, agm, s. 312.
13	 Vildan Faik Efendi’nin Yeni Valide Camii’ndeki dersiâmlık vazifesi Mehmet Nermi Haskan tarafından yanlış anlaşıl-

mış, onun Yeni Valide Camii Mektebi’nin (Gülnuş Emetullah Mektebi) en meşhur hocası olduğu, 1299 (1881)’de derse 
başlayıp, 1330 (1912) tarihine kadar bu görevde kaldığı bilgisi verilmiştir. Bkz., age, II, s. 940.

14	 1 Teşrinîevvel 1302 (13 Ekim 1886), 1 Mart 1305 (13 Mart 1889), 1 Temmuz 1305 (13 Temmuz 1889), 1 Kanunisâni 
1306 (13 Ocak 1891)’de 38’ar kuruş; 16 Eylül 1309 (28 Eylül 1893)’de 57 kuruş, 1 Şubat 1309 (13 Şubat 1894)’de 38 
kuruş zamla maaşı 342 kuruşa terakki etmiş. 1 Eylül 1310 (13 Eylül 1894)’de yüzde iki buçuk kuruş tekaüdiye kesilerek 
333 kuruş on pareye tedenni etmiş.1 Haziran 1313 (13 Haziran 1897), 27 Haziran 1315 (9 Temmuz 1899)’da 38’ar ku-
ruş; 1 Haziran 1316 (14 Haziran 1900)’de 100 kuruş; 7 Ağustos 1316 (20 Ağustos 1900)’de 140,5 kuruş, 9 Ağustos 1321 
(22 Ağustos 1905)’de 38 kuruş on pare; 1 Teşrinîevvel 1323 (14 Ekim 1907)’de 38 kuruş, 1 Ağustos 1325 (14 Ağustos 
1909)’da tensikan 274 kuruş, 1 Şubat 1330 (14 Ağustos 1909)’da 200 kuruş, 1 Teşrinievvel 1331 (14 Ekim 1915)’de 300 
kuruş, 1 Mart 1333 (1 Mart 1917)’de 500 kuruş zemâim ile 2000 kuruşa iblağ olunmuş. 1 Mayıs 1335 (1 Mayıs 1919)’da 
1200 kuruşa tenzil olmuş, 23 Mayıs 1337 (23 Mayıs 1921)’de 300 kuruş zamla 1500 kuruşa iblağ olunmuştur. 

15	 1303 (1885-1886)’da açılan ruûs imtihanında başarılı olmasıyla Üsküdar dersiâmlığına getirildiği bilgisi için bkz. 
Ebülulâ Mardin, age, II-III, s. 140; Mustafa Özel, “Vildan Faik”, s. 223 ve Bilal Temiz, agm, s. 313. 1303’de icazetname 
aldığı kaydı için bkz. Murat Sula, agm, s. 127.

16	 İcazet verdiği kişilerden biri Şeyh Ali Fakrî Efendi’dir. Fakrî Efendi, Kara Hüseyin Efendizade Hoca Ahmed Asım 
Efendi’den tahsil-i ilm etti. Hocası vefat ettiğinden icazet alamadı. Hayli zaman sonra Üsküdar’da Hoca Vildan Efendi 
talebesine icazet verdiği zaman teberrüken ondan icazet aldı. Bkz. İbnülemin Mahmut Kemal İnal, Son Asır Türk 
Şairleri, Dergah Yayınları, İstanbul 1988, s. 361; Osmanzade Hüseyin Vassaf, Sefine-i Evliya, haz: Mehmet Akkuş, Ali 
Yılmaz, Kitabevi, İstanbul 2006, II, s. 106; Mahmut Yücer, “Üsküdar’da Sâdîlik ve Sâdî Tekkeleri”, Üsküdar Sempoz-
yumu II, 12-13 Mart 2014, ed. Zekeriya Kurşun, Ahmet Emre Bilgili, Kemal Kahraman, Celil Güngör, Seyfettin Ünlü, 
İstanbul 2005, I, s. 214. İcazet verdiklerinin yanı sıra Necmeddin Okyay gibi ders verdiği kişiler de olmuştur. Okyay’ın 
“Evladım, zamanın en iyi hocalarından ders gördüm” diye zikrettiği hocalardan biri Vildan Faik Efendi’dir. Bkz. M. 
Uğur Derman, “Hezârfen Hattat Üsküdarlı Necmeddin Okyay”, Üsküdar Sempozyumu I, 23-25 Mayıs 2003, ed. Zekeri-
ya Kurşun, Ahmet Emre Bilgili, Kemal Kahraman, Celil Güngör, İstanbul 2004, II, s. 188.



Arzu Güldöşüren

120

dan Faik Efendi’nin tedris hayatı 7 Rebîulâhir17 1303 (13 Ocak 1886)’da Nazmîzâde Medresesi’ne 
İbtidâ-i Hâric18 müderrisi olmasıyla başladı. 21 Şaban 1311 (27 Şubat 1894)’de Sâlise-i Arif Efen-
di Medresesi’ne Hareket-i Hâric,19 1 Cumâdelâhire 1318 (26 Eylül 1900)’de Hoca Sadeddin Efen-
di Medresesi’ne İbtidâ-i Dâhil,20 6 Şaban 1322 (15 Ekim 1904)’de aynı medreseye itibari olarak 
Mûsıla-i Sahn müderrisi tayin edildi.21 21 Ramazan 1323 (18 Kasım 1905)’de Hoca Sadeddin Efendi 
Medresesi’nde yine itibari olarak Sahn-ı Semân müderrisliği verildi.22 11 Safer 1324 (5 Nisan 1906)’da 
Sirkeci’deki Vânî Efendi Medresesi’ne23 40 akçe ile İbtidâ-i Altmışlı,24 9 Zilkade 1325 (15 Aralık 
1907)’de Soğukkuyu’daki25 Cafer Ağa Medresesi’ne 80 akçe ile Hareket-i Altmışlı,26 21 Rebîülâhir 
1328 (1 Mayıs 1910)’da Unkapanı’ndaki27 Hoca Hayreddin Medresesi’ne 92 akçe ile Mûsıla-i 
Süleymâniye müderrisi oldu.28 22 Şevval 1335 (11 Ağustos 1917)’de ise Hâmise-i Süleymâniye mü-
derrisliğine getirildi.29 

B. Dershane Müdüriyeti, Dâru’l-Hılâfeti’l-Aliyye, Medresetü’l-Mütehassisin, Süleymaniye ve 
Medresetü’l-Vaizin Müderrisliği

Vildan Faik Efendi, ilmiye teşkilatında klasik medrese derecelendirmesi içinde yer alan med-
reselerde vazife aldığı gibi medreseleri ıslah etmek amacıyla -ıslah nizamnâmelerinin ardındın- 
yeni bir düzenlemeye tabi tutulan medreselerde de görev aldı. 26 Şubat 1910’daki Medâris-i İlmiye 
Nizamnâmesi sonrası 1 Haziran 1327 (14 Haziran 1911)’de 180 kuruş maaşla getirildiği Üsküdar 
Mihrimâh Sultan Dershanesi Müdüriyeti bunların ilkiydi.30 Meşihat’e bağlı Ders Vekâleti’nin em-
riyle başladığı bu görevde yeni usul üzre tedris edilmekte olan derslerin muntazam bir suret-
te devamına nezaret etmekle vazifelendirilmişti. Buradaki görevi 1 Teşrînievvel 1330 (14 Ekim 
1914)’de31 dershanenin lağv edilmesiyle sona erdi. 

17	 Sicill-i Ahval Dosyası’nın içindeki Tercüme-i Hal varakasının telhisine mahsus müsvedde varakası ile Emekli Sandığı 
dosyasının içindeki Tercüme-i halinde göreve geldiği ay “Rebiülevvel “olarak kaydedilmiştir.

18	 İstanbul Müftülüğü Şer‘iye Sicilleri Arşivi, Tarik Defteri (TD), nr: 5, s. 517’de “Hareket kerd” ifadesi kayıtlıdır. Ayrıca 
“Üsküdar” kaydı vardır ki bu tedrîs görevine Üsküdar’da başlamış olmasına işaret ediyor olabilir, aynı yerde maaşıyla 
ilgili rakamlar da kayıtlıdır. nr: 10’da “Hareket” kaydı vardır. nr: 4, s. 437. BOA, Ruus Defteri, nr: 241, s. 134.

19	  (TD), nr: 6’da “Hareket” ifadesi, “Üsküdar” kaydı ve maaşıyla ilgili rakamlar kayıtlıdır. nr: 11, nr: 13 ve nr: 14’de “Ha-
reket” kaydı vardır. nr: 5, s. 481’de “Üsküdar” ifadesi ve maaşıyla ilgili rakamlar kayıtlıdır.  nr:10.

20	 (TD),  nr:11’de “Tafra kerd” kaydı vardır. nr: 13. nr: 14’de medrese “Hoca Sadedin” olarak kayıtlıdır. nr: 6’da Hareket-i 
Hâric müderrisi olarak zikredilse de bu bilgi yanlış olmalıdır. Medrese yine “Hoca Sadeddin” olarak zikredilmiş, “Üs-
küdar kaydı” ve maaşıyla ilgili rakamlar verilmiştir.

21	 (TD), nr:11’de “Tafra kerd” kaydı vardır.
22	 (TD), nr: 11’de “Hareket” kaydı vardır.
23	 Medreseye Valide-i Cedid Medresesi ya da Safiye Sultan Medresesi de denilmektedir. Bkz. Cahid Baltacı, VI-XVI. 

Yüzyıllarda Osmanlı Medreseleri, İstanbul 2005, II, s. 838. 
24	  (TD), nr:11’de “Hareket” kaydı vardır.
25	  Mübahat S. Kütükoğlu, XX. Asra Erişen İstanbul Medreseleri, TTK, Ankara 2000, s. 45.
26	  (TD), nr: 12 vr. 113b’de “Hareket” kaydı da vardır. nr:11. Sicill-i Ahval Dosyası’nın içindeki mündericatının kaydına 

mahsus pusula evrakında müderris olduğu ay “RA” olarak zikredilmektedir.
27	  Cahid Baltacı, age, I, s. 475.
28	  (TD), nr:12 vr. 108a. nr: 15 ve İlmiye Salnamesi, s. 105’de müderris olduğu ay “RA” olarak verilmiştir. Sicill-i Ahval 

Dosyası’nın içindeki Tercüme-i Hal varakasının telhisine mahsus müsvedde varakası ile Mülki Tasnifteki dosyasının 
içindeki Tercüme-i halinde 1326 (1908-1909) yılında müderris olduğu kayıtlıdır. “12 Rebiülevvel” de müderris olduğu 
bilgisi için bkz. Murat Sula, agm, s. 130.

29	  (TD), nr: 15’de “Hamise-i Süleymaniye’ye tafra” kaydı vardır.
30	 1327 (1911-1912) tarihinde Vâlide Sultan Dershanesi Müdüriyetine getirildiği bilgisi için bkz. Sadık Albayrak, age, s. 352; 

Mustafa Özel, Vildan Faik, s. 224 ve Murat Sula, agm, s. 131. 1329’da görev aldığı kaydı için bkz. Bilal Temiz, agm, s. 313.
31	 Eylül 1330 (1914)’e kadar müdürlükte bulunduğu bilgisi için bkz. Sadık Albayrak, age, s. 352 ve Mustafa Özel, “Vildan 

Faik”, s. 224. Şer‘iye Sicilleri Arşivi’ndeki dosyasının içinde maaşları gösteren belgede ve Emekli Sandığı Arşivi’nde Mülki 



Arnavutluk’tan İstanbul’a Bir Alim Portresi: Debreli Vildan Faik Efendi

121

Sonrasında kuruluşundan önce nasıl bir nizam verilmesi gerektiği ile ilgili kendisinin de müstakil 
bir risâle kaleme aldığı Dâru’l-Hılâfeti’l-Aliyye Medresesi’nde görev aldı. 1 Teşrînisânî 1330 (14 Kasım 
1914)’de getirildiği Âliye medresesi dördüncü sınıf Tefsîr-i Şerîf müderrisliği vazifesi32 1 Teşrînievvel 
1332 (14 Ekim 1916)’da sona erdi. Âliye medresesinde müderrislik yaparken buradaki görevine ek 
olarak 1331 (1915-1916) senesinde Medresetü’l Mütehassisin’in İlm-i Nâsih ve Mensûh müderrisliği-
ne getirildi.33 1 Eylül 1333 (1 Eylül 1917) tarihinde ise açıkta kaldı. 20 Ağustos 1332 (2 Eylül 1916)’da 
Musa Kazım Efendi’nin Şeyhülislamlığı zamanında çıkarılan nizamnâme ile medrese teşkilatında bir-
takım yeni düzenlemeler yapıldı. Medrese dereceleri İbtida-i Hariç, İbtida-i Dahil ve Sahn isimleriyle 
üçe ayrılıp bunların üzerinde Medrese-i Süleymaniye ismiyle bir medrese teşkil edildi.34 Bu düzenle-
meler sonrası önce 22 Kânûn-ı evvel 1334 (22 Aralık 1918)’de Mihrimah Sultan medresesine müder-
risi oldu.35 Sonrasında 5 Ağustos 1335’de (5 Ağustos 1919) 2300 kuruş maaşla Dâru’l-Hılâfeti’l-Aliyye 
Medresesi’nde Süleymaniye Medresesinin Hadis-i Şerif Müderrisliğine getirildi.36 Son olarak vaiz ye-
tiştirmek amacıyla açılan Medreset ü’l-Vaizin’de bir süre Tefsir dersi okuttu.37 1 Mart 1336 (1 Mart 
1920)’de maaşı 500 kuruş zamla 2800 kuruşa çıkarılmış,  23 Mayıs 1337 (23 Mayıs 1921)’de dersiâmlık 
maaşına yapılan 300 kuruş zamdan dolayı 2500 kuruşa indirilmiştir. Umur-ı Şer‘iye ve Evkâf Vekaleti 
Tedrisat Müdüriyeti Umumiyesi’nden gelen ve 15 Şubat 1339 (15 Şubat 1923) tarihinden itibaren uy-
gulamaya konan kadro gereğince de 2000 kuruşa düşürülmüştür. 1 Kanunisâni 1340 (1 Ocak 1924)’de 
müderrislikten ayrılmış fakat emeklilik muamelesi icra edilmemiştir.

C. Rüşdiye Muallimliği

Tasnifteki dosyasının içindeki belgede dershane müdüriyetinde 1 Eylül 1330 (14 Eylül 1914)’e kadar bulunduğu bilgisi 
verilse de her iki dosyanın içindeki diğer belgelerde 1 Teşrînievvel 1330 (14 Ekim 1914) tarihi kayıtlı olduğu için yukarıda 
bunu vermeyi uygun bulduk. Eylül 1332/1914 tarihine kadar görevde kaldığı bilgisi için bkz. Murat Sula,, agm s. 131. 

32	 Mustafa Özel, İlmiye Salnamesi’nden hareketle verdiği bilgide Faik Efendi’yi Dâru’l-Hikmeti’l İslâmiye Kısm-ı Âlî 
Tefsîr-i Şerîf muallimi olarak zikretmiştir. Bkz. “Vildan Faik”, s. 224. Aynı bilgi için bkz. Bilal Temiz, agm, s. 313. Oysa 
İlmiye Salnamesi’nde Dâru’l-Hılâfeti’l-Aliyye Medresesi Kısm-ı Âlî Tefsir-i Şerîf müderrisi olarak kaydedilmiş, ayrıca 
rütbesinin Mûsıla-i Süleymâniye olduğu bilgisi verilmiştir. Bkz. Matbaa-i Âmire, Dâru’l-Hılâfeti’l-Aliyye 1334, s. 174-
175. Özel’in zikrettiği göreve 12 Ağustos 1334/12 Ağustos 1918’de geldiği bilgisi için bkz. Murat Sula, agm, s. 131.

33	 Şer‘iye Sicilleri Arşivi’ndeki dosyasında Medresetü’l-Mütehassisin’de İlm-i Nâsih ve Mensûh müderrisliğine getirildiği 
kaydedilse de başka kaynaklarda Medresetü’l-Mütehassisin’in Tefsîr ve Hadîs şubesinde Usûl-i Tefsir dersi okuttuğu 
bilgisi verilmiştir. Bkz. Ceride-i İlmiye, II, sy. 15, Ramazan 1333, s. 143; Hüseyin Atay, Osmanlılarda Yüksek Din Eğiti-
mi, İstanbul 1983, s.279; Mustafa Özel, “Vildan Faik”, s. 224; Bilal Temiz, agm, s. 314 ve Murat Sula, agm, s. 131.

34	  Hüseyin Atay, age, s. 285.
35	 1914’deki Islah-ı Medâris Nizamnâmesi öncesinde hangi medreselerin Islah-ı Medâris kapsamına alınacağının belirle-

mesi için 20 Ağustos 1330 (2 Eylül 1914)’de medreselerin mevcut durumunu tespit için bir rapor hazırlandı. Medrese 
ve Müderris Defteri’nden hareketle  hazırlanan bu raporda Vildan Faik Efendi yukarıdaki tarihte Mihrimah Sultan 
Medresesinin müderrisi olarak gözükmektedir. Bkz. Mübahat S. Kütükoğlu, “Dârü’l-Hilâfeti’l-Aliyye Medresesi ve 
Kuruluş Arefesinde İstanbul Medreseleri”, İslam Tetkikleri Enstitüsü Dergisi, c. VII, İstanbul 1978, s. 187-188. Şer‘iye 
Sicilleri Arşivi’ndeki Sicill-i Ahval Dosyası’nda ve Emekli Sandığı Arşivi’nde Mülki tasnifteki dosyasında buradaki 
müderrislik göreviyle ilgili herhangi bir kayda rastlamadık.

36	 Ceride-i İlmiye, V, sy. 48, Zilkade 1337, s. 1484. 5 CA 1337’de (6 Şubat 1919)’da Hoca Hayreddin Medresesi’ne Medâris-i 
Erba‘a-i Süleymaniye Müderrisi olarak getirildiği bilgisi için bkz. (TD), nr: 16. 15 Ağustos 1335 (1919)’da Süleymâniye 
Medresesi’ne Hadîs müderrisi olduğu, 22 Mayıs 1337 (1921)’de görevinden ayrıldığı kaydı için bkz. Sadık Albayrak, 
age, s. 352; Murat Sula, agm, s. 131. 1326 (1908)’de Süleymâniye Medresesi Hadîs-i Şerîf müderrisi olduğu bilgisi 
için bkz. Mustafa Özel, “Vildan Faik”, s. 224; Ebülulâ Mardin, age, II-III, s. 828 ve Bilal Temiz, agm s. 313. Ebülulâ 
Mardin’in age, II-III, s. 828’de Vildan Faik Efendi’nin 1326’da Medrese-i Süleymaniye Hadis-i şerif müderrisliğine ta-
yin edilmesinin ardından ruusunun gittikçe yükselerek 1328’de Musıla-i Süleymaniye, 1335’de Hamise-i Süleymaniye 
müderrisliğine getirilmesini zikretmesine atıfta bulunan Murat Sula,  böyle bir atamanın rütbe bakımından terfi değil, 
bir tenzil olduğunu ifade etmiştir. Bkz. agm, s. 130.

37	 Mustafa Özel, “Vildan Faik”, s. 226.



Arzu Güldöşüren

122

Vildan Faik Efendi, meslek hayatı boyunca sadece medreselerde müderrislik yapmamış, o 
dönemdeki birçok ilmiye mensubu gibi yeni açılan mekteplerde de muallim olarak görev almış 
ve bu iki vazifeyi aynı anda yerine getirmiştir. Askeri Rüşdiyelerde hocalığa başlayışı neredeyse 
müderrisliğe tayiniyle aynı günlere denk düşmüş, 5 Kânunisânî 1301 (17 Ocak 1886)’da imti-
hanla Üsküdar Paşakapısı Askeri Rüşdiyesi’ne 320 kuruş maaşla Farsça muallimi tayin edilmiş,38 
Paşakapısı Askeri Rüşdiyesi’nin Üsküb’e nakli üzerine yine aynı maaşla 28 Ağustos 1307 (9 Ey-
lül 1891)’de Mekteb-i İdâdî39 Sınıf-ı Mahsûs Farsça muallimliği vazifesine getirilmiştir. 16 Mart 
1314 (28 Mart 1898)’de 480 kuruş maaşla Koca Mustafa Paşa Askeri Rüşdiyesi’ne Arapça mual-
limli olmuş.40 23 Ağustos 1317/22 Cumadelula 1319 (5 Eylül 1901)’de Üsküdar İdadisi Arapça 
muallimliği,41 23 Ağustos 1320 ( 5 Eylül 1904)’de yine 480 kuruş maaşla Üsküdar Toptaşı Askeri 
Rüşdiyesi Arapça muallimliği kendisine verilmiştir. 1 Teşrinievvel 1325 (14 Ekim 1909) tari-
hinden itibaren tensîkan 20 kuruş zam yapılarak maaşı 500 kuruşa çıkarılmıştır. 5 Eylül 1328 
(18 Eylül 1912)’de42  talep ettiği istifasının 11 Eylül (24 Eylül)’de Terbiye ve Tedrisât-ı Askeriyye 
Müfettişliği’nce kabul edilmesiyle askeri rüşdiyelerdeki muallimlik vazifesi sona ermiştir.

D. Huzur Dersi Muhatablığı ve Mukarrirliği

İlmiye sınıfına mensubiyeti dolayısıyla Vildan Faik Efendi’nin yerine getirdiği vazifelerden biri de 
Huzur dersi muhataplığı ve mukarrirliği olmuştur. Bu dersler, Ramazan ayında Padişah’ın huzurunda 
yapılan tefsir derslerinden ibaret olup mukarrirler tarafından takrir, muhataplar tarafından ise müza-
kare edilmekteydi. Derslerde muhatap ya da mukarrir olacak şahıslar seçilirken ilme ve liyakate önem 
verilmekteydi.43 Vildan Faik’in Huzur derslerinde ilk defa görev almaya başlaması 1324 Ramazanında44 

38	 Paşakapısı Askeri Rüşdiyesi’ndeki Farsça muallimliği için bkz. Salnâme-i Askerî, Matbaa-i Cerîde-i Askeriyye, İstan-
bul 1307, s. 115 ve Salnâme-i Askerî, Matbaa-i Cerîde-i Askeriyye, 1304, s. 109. Yukarıdaki bilgilerden farklı olarak 
1301’de (1883-1884) Üsküdar Paşakapısı Askeri Rüşdiyesi’nde Farsça, bir müddet sonra da Arabça muallimliği yaptığı 
bilgisi için bkz. Ebülulâ Mardin, age, II-III, s. 828. Yine 1301 (1883-1884)’de Üsküdar Toptaşı Askeri Rüşdiyesi’nde 
Farsça, bir müddet sonra da Arapça muallimliği yaptığı bilgisi için bkz. Ebülulâ Mardin, age, II-III, s.140 ve Mustafa 
Özel, “Vildan Faik”, s. 223. Bu bilgilerin tarihsiz olarak verildiği yerler için bkz. Bilal Temiz, agm, s. 313 ve Murat Sula, 
agm, s. 127. 1304 tarihinde Üsküdar’da Toptaşı Askeri Rüşdiyesi’nde Farsça bir müddet sonra Arabça muallimliğinde 
bulunduğu bilgisi için bkz. Semiha Omay, age, s. 30.

39	 Üsküdar İdâdîsi Farsça öğretmenliğine nakl edildiği bilgisi için bkz. Mehmet Mermi Haskan, age, II, s. 940. Bu mektebin Üs-
küdar İdâdîsi olarak kaydedildiği diğer yerler için bkz. Sadık Albayrak, age, s. 352 ve Murat Sula, agm, s. 127. Oysa Üsküdar 
İdadisi’nin açılış tarihi 1309’dur. Toptaşı Askeri Rüşdiyesi’nin ihtiyacı karşıladığı gerekçesiyle Paşakapısı Askeri Rüşdiyesi önce 
Mülkiye Rüşdiyesi yapılmış, 1309 (1893)’de ise Üsküdar İdadisi haline getirilmiştir. Bkz. Mehmet Nermi Haskan, age, II, 936. 
Osman Nuri Ergin de Paşakapısı Mekteb-i Rüşdiyesi’nde bir İdadi Mektebi açılmasına lüzum görülerek Üsküdar İdâdîsi’nin o 
suretle 1309 (1893)’te açıldığı bilgisini vermiştir. Bkz. Türk Maarif Tarihi, Eser Matbaası, İstanbul 1977, III-IV, 933.

40	 Koca Mustafa Paşa Askeri Rüşdiyesi’ndeki Arapça muallimliği için bkz. Salnâme-i Nezaret-i Maarif-i Umumi-
ye, Matbaa-i Âmire, Dâru’l-Hılâfeti’l-Aliyye 1317, s. 824; Salnâme-i Nezaret-i Maarif-i Umumiye, Matbaa-i Âmire, 
Dâru’l-Hılâfeti’l-Aliyye 1319, s. 237 ve Salnâme-i Nezaret-i Maarif-i Umumiye, Asır Matbaası, Dâru’l-Hılâfeti’l-Aliyye 
1321, s. 236. Mart 1314 (Mart 1898)’de Koca Mustafa Paşa Askeri Rüşdiyesi’ne Arapça muallimi olarak tayin edildiği 
ve Eylül 1325 (Eylül-Ekim 1909)’a kadar da ders okuttuğu bilgisi için bkz. Sadık Albayrak, age, s. 352. 1315 (1899) da 
göreve geldiği ve Eylül 1325’de ayrıldığı bilgisi için bkz. Murat Sula, agm, s. 127.

41	 BOA, MF.MKT, 576/48. 22 Cumadelahire 1319 (6 Ekim 1901)’de Üsküdar İdadisi’nde üçüncü ve dördüncü sınıflara 
Arapça hocası olduğu bilgisi için Murat Sula, agm, s. 128. Şer‘iye Sicilleri Arşivi’ndeki Sicill-i Ahval Dosyası’nda ve Emek-
li Sandığı Arşivi’nde Mülki tasnifteki dosyasında buradaki muallimlik göreviyle ilgili herhangi bir kayda rastlamadık.

42	 1321 (1904) de Üsküdar Toptaşı Askeri Rüşdiyesi’nde Arapça ve Farsça hocalığında bulunduğu kaydı için bkz. Murat Sula , agm, s. 128.
43	 Mehmet İpşirli, “Huzur Dersleri”, DİA, XVIII, İstanbul 1998, 441-444
44	 BOA, Y.MTV. 290/50; Sicill-i Ahval Dosyası’nın içindeki Tercüme-i hallerinin tahririne mahsus varakada, kendisi 

devr-i Meşrutiyet’ten üç sene önce Meşîhat-i İslâmiye’nin tertibi ve usûl-i kadîmesiyle Ramazan-ı şerîflerde Huzur-u 
hümâyûnlarda okunan derslerin birine muhatab tayin olunduğunu söylemektedir. Şevval 1324 (Kasım-Aralık 
1906)’da muhatablığa getirildiği bilgisi için bkz. Sadık Albayrak, age, s. 353.



Arnavutluk’tan İstanbul’a Bir Alim Portresi: Debreli Vildan Faik Efendi

123

(Ekim-Kasım 1906)’da 4. meclis muhatabı olarak vazifelendirilmesiyle oldu. 1325 (1907-1908) ve 1326 
(1908-1909 ) Ramazanlarında 3. meclis muhatabları arasında idi.45 Muhatablık görevi46 1327 Rama-
zanında (Eylül-Ekim 1909)’da mukarrir olana kadar devam etti.47 7 Cumâdelâhire 1327 (26 Haziran 
1909)’da “bi’l-istizân şeref-sadır olan irade-i seniyye” ile getirildiği ve bu senenin Ramazanında (Eylül-
Ekim 1909)’da48 bilfiil ifa etmeye başladığı mukarrirlik görevi, son Huzur derslerinin yapıldığı 1341 
(1922-1923)’de sona erdi.49 1327 Ramazanında (Eylül-Ekim 1909)’da VII. mukarrir,50 1328 Ramaza-
nında (Eylül-Ekim 1910)’da VI. mukarrir,51 1329 (Ağustos-Eylül 1911), 1330 (Ağustos-Eylül 1912), 
1331 (Ağustos-Eylül 1913), 1332 (Temmuz-Ağustos 1914) ve 1333 Ramazanında (Temmuz-Ağus-
tos 1915)’de V. mukarrir,52 1334 (Temmuz 1916) ve 1335 Ramazanında (Haziran Temmuz 1917)’de 
IV. mukarrir,53 1336 Ramazanında (Haziran-Temmuz 1918)’de VII. mukarrir,54 1337 Ramazanında 
(Mayıs-Haziran 1919)’da VI. mukarrir,55 1338 (Mayıs-Haziran 1920),56 1339 (Mayıs-Haziran 1921) 
ve 1340 Ramazanında (Nisan-Mayıs 1922)’de VII. mukarrir,57 ve son olarak da 1341 Ramazanında 
(Nisan-Mayıs 1923)’de III. mukarrir58 olarak bulundu. Huzur derslerinde hem muhatap hem de mu-
karrir olarak görev alan Faik Efendi, o devrin muktezasınca muhatablara verilen dördüncü ve beşinci 
rütbe nişanlarına sahip olduğunu söylemiştir59 ki kendisine 4. rütbeden Osmâni ve Mecîdi nişanları 

45	 İstanbul Müftülüğü Şer‘iye Sicilleri Arşivi, Huzur-ı Hümâyûn Müderrisleri Defteri (HHMD), nr. 45; BOA, Y.MTV. 
302/93; 313/7; Ebülulâ Mardin, age, I, s. 540, 544 ve 547.

46	 Vildan Faik Efendi, II. Abdülhamit zamanında Tokatlızâde Ahmed Nureddin Efendi’nin mukarrirliği sırasında onun 
muhataplarından olmuş, Meşrutiyet’in ilan edilmesinden ve Sultan Mehmed Reşad’ın padişah olmasından sonra 
huzur-ı hümayun mukarrirliğine getirilmiştir.  Vildan Faik Efendi bir gün ders takririne giderken vapurda Üsküdarlı 
Şeyh Hayrullah Taceddin Efendi ile karşılaşmıştır. Taceddin Efendi, Beşiktaş’taki Sinan Paşa Camii’ne gitmek üzere 
vapura binmiştir. Saray’daki huzur dersine gitmek üzere vapura binen Vildan Faik Efendi’nin kolunda biniş bohçası, 
arkasında siyah çuha latası altında Hint kumaşından, önü tek düğmeli mintanı, ayağında yeni fotin kundurası vardır. 
Taceddin Efendi, onu görünce kıyam ederek yer göstermiş, elini öpmüş sonrasında oturmuşlardır. Vildan Faik Efen-
di, Taceddin Efendi’ye o günkü dersin konusundan bahsetmiş, Peygamber Efendimiz hakkında sitayişkar cümleler 
söylemiştir. Taceddin Efendi bunun üzerine Vildan Faik Efendi’den bahsederken “esasen hazret de birinci sınıf  nâtık-
perdâzândan, kendisini tatlı tatlı dinletir” demiştir. Sohbet sırasında Taceddin Efendi ona Namık Kemal ile Nevrekop-
lu Hoca Mahmud Efendi’den birer beyit okumuş. Bunun üzerine Vildan Faik Efendi, -Aman Şeyh Hayrullah, hünkâr 
muhip ve âşık adam, bunları bana yaz demiş. Taceddin Efendi cevaben -Yok, Hoca Efendi bunlar çanta malı, akideyi 
miski bahâsına vermezler, demiş. Karşılığında ne istersin, sualine -Akşam Ahmediyye’nin tavuk göğsünden cevabını 
alınca, Vildan Faik Efendi cevaben, -Hay hay olur, bu akşam teravihten sonra yeriz. Hatta yarın akşam Hafız Âşir bana 
gelecek, sen de gel, demiştir. Taceddin Efendi’nin yazdığı kıtaları iki defa okuyan Vildan Faik Efendi hemen ezberine 
almıştır. O günkü derste bu kıtaları okumuş, bunlar padişahın çok hoşuna gitmiş, dersten sonra ihsân-ı şâhâneye 
nail olmuştur. Akşam ve ertesi akşam vaadini de yerine getirmiştir. Bkz. Ebülulâ Mardin, age, II-III, s. 763-764. Şeyh 
Hayrullah Tâceddin er-Rıfâi Külliyâtı, haz. Selami Şimşek, İstanbul 2012, s. 35-36.

47	 Ebülulâ Mardin, age, I, s. 156.  
48	 Sicill-i Ahval dosyasının içindeki Tercüme-i hallerinin tahririne mahsus varakada tayinini “Geçen sene Ramazan-ı 

şerîfde Meşîhat-i İslâmiye’nin intihâbıyla Huzur-u hümâyûn’a mukarrir tayin oldum” şeklinde ifade etmektedir. Bu 
evrak 4 Cumâdelâhire 1328 (12 Haziran 1910) tarihlidir.

49	 Mardin, age, I, s. 115.
50	 (HHMD), nr. 45; Ebülulâ Mardin, age, I , s. 553.
51	 (HHMD), nr. 45; Ebülulâ Mardin, age, I , s. 556.
52	 (HHMD), nr. 45; Ebülulâ Mardin, age, I , s. 559, 563, 567, 570, 574. 1333 senesi Ramazanındaki (Temmuz-Ağustos 

1915) “Ders-i Hamis Mukarrir”liği için bkz. Ceride-i İlmiye, II, sy. 14, Şaban 1333, s. 87.
53	 (HHMD), nr. 45; Ebülulâ Mardin, age, I , s. 577, 581.
54	 (HHMD), nr. 45; Ebülulâ Mardin, age, I, s. 586. 1918’de Şeyhülislam Mustafa Hayri Efendi’nin yerine getirilen Musa 

Kazım Efendi’nin isteği doğrultusunda tenzil-i rütbe ile yedinci mukarrir yapıldığı kaydı için bkz. Mustafa Özel, “Vil-
dan Faik”, s. 226; Murat Sula, agm, s. 129.

55	 (HHMD), nr. 45; Ebülulâ Mardin, age, I , s. 589. Murat Sula, agm, s. 130’da VII. Mukarrir olarak kayıtlıdır.
56	 (HHMD), nr. 45; Ebülulâ Mardin, age, I , s. 593.
57	 Ebülulâ Mardin, age, I, s. 597, 601.
58	 Ebülulâ Mardin, age, I , s. 604.
59	 Sicill-i Ahval dosyasının içindeki Tercüme-i hallerin tahririne mahsus varakada bu bilgi kayıtlıdır.



Arzu Güldöşüren

124

verilmiştir.60

Vildan Faik Efendi’nin ders takrirlerinden birinde devrin padişahı Sultan Mehmed Reşad 
Efendi’yle birlikte Şehzade Vahdeddin Efendi, padişahın çocukları Ziyaeddin, Necmeddin, Ömer 
Hilmi Efendiler ve Mabeyn’in ileri gelenleri de hazır bulunmuştur. Padişah, Vildan Efendi’ye iltifat-
ta bulunmuş, Vildan Efendi daha önceki senelerde takrir etmiş olduğu dersleri bir kitap halinde 
padişaha takdim etmiş ve onun kütüphanesinde yer almasını istemiştir.61 

Halid Ziya Uşaklıgil, Vildan Faik Efendi’nin huzur derslerindeki mukarrirliklerinin birinde 
bulunmuş ve onu; pek sevimli, Laz şivesine benzeyen konuşması olan fakat güzel sesli ve hitabet 
kabiliyetli bir zat olarak tarif etmiştir. Uşaklıgil,  başlangıçta onun hakkında iyi bir intibaya sahip 
olmuş ancak -mekteplerde resim derslerinin verildiği, sarayın birçok kısımlarının resimlerle dolu 
olduğu ve huzurunda ders takrir edilen padişahın kendi resimlerini yaptırdığı bir sırada- resmin 
haram olduğuna dair görüşler ileri sürünce bu intibaı kaybolmuştur.62

4. Vaaz ve Konferansları

Tedris görevi dışında da vazifeler icra eden Vildan Faik Efendi, iyi bir hatip ve vaiz olma-
sının da etkisiyle zaman zaman çeşitli vesilelerle camide, tekkede, kışlada ya da başka yerler-
de cemaate, askerlere, halka vaaz ve nasihatte bulunmuştur. Bahsedeceğimiz vaazlardan ilki 
Meclis-i Meşâyih’in yürüttüğü faaliyetler kapsamında tekkede gerçekleşmiştir. Meclis-i Meşâyih 
Nizamnâmesi’nin Tatbikatına Dair Talimatnâme’nin 14. maddesinde “mesâlik-i celîle-i sufiyenin 
terbiye-i diniye ve füyûzât-ı maneviyesinden ümmet-i İslâmiyenin müstefid olabilmesi için mer-
kezlerde haftada bir saat turuk-ı aliyyeye mensub urefa-yı ümmet tarafından mevaiz-ı hasenenin 
ifa edilebilmesi esbâbına Meclis-i Meşâyih tarafından tevessül edilecektir” denilmektedir.63 Bu 
talimatnâmeden sonra tarikatlerin esaslarıyla, gaye ve maksatları hakkında Meclis-i Meşayih’ce 
tensip ve Meşîhat’çe tasvip edilen şahıslar tekkelerde belli gün ve saatlerde haftada birer saat vaaz 
vermekle görevlendirilmiştir. Vildan Faik Efendi, Üsküdar Doğancılar’da Nasuhi Dergâh-ı şeri-

60	 İlmiye Salnâmesi, s. 168’de beşinci ders mukarrirleri zikredilirken bu bilgi verilmiştir. Burada rütbesinin Mûsıla-i 
Süleymâniye olduğu da kayıtlıdır. Ebülulâ Mardin, 1301 (Haziran-Temmuz 1884) Ramazan’ı için tertib olunan teşrîfât 
listesinde mukarrirlerin İstanbul pâyesini ihraz etmemiş olmalarına rağmen ikinci rütbeden, muhatapların dördüncü 
rütbeden Mecîdi nişanına sahip olduklarını, 1304 (Mayıs-Haziran 1887) Ramazan’ında mukarrirlere Kadıaskerlik 
pâyesini ihraz etmemiş olsalar da birinci rütbeden Mecîdi (kırmızı hamailli) ve ikinci rütbeden Osmâni (boyna asılı 
şemseli), muhatablara Haremeyn payesini ihraz etmemelerine karşın üçüncü rütbeden Mecîdi (boyna asılı şemsesiz) 
ve dördüncü rütbeden Osmâni (göğse takılı) nişanı verildiğini anlatmaktadır. Bkz. age, II-III, s. 99.

61	 Tanin, 6 Ramazan 1329/17 Ağustos 1327/30 Ağustos 1911, nr. 1076, s. 3. Bu kitap, Huzur derslerindeki 4 takririni 
içeren el-Mevâızu’l-Hısan, (Matbaa--i Hayriye, İstanbul 1330) adlı risaledir. İleride  eserleri kısmında bahsedeceğiz.

62	 Halid Ziya Uşaklıgil, Saray ve Ötesi, Hilmi Kitabevi, İstanbul 1941, II, s. 141; İsmail Hakkı Uzunçarşılı, Osmanlı 
Devletinin İlmiye Teşkilatı adlı eserinde Halid Ziya Uşaklıgil’in beğendiği mukarrirlerden bahsederken Vildan Faik 
Efendi’nin ismini de zikretmiştir. Bkz. TTK Basımevi, Ankara 1988, s. 222.  Vildan Faik Efendi’nin mukarrirliğinden 
bahseden başka bir bilgiye Ankara İstiklal Mahkemesi’nin zabıtları arasında rastlıyoruz. Giresun davası sanıklarının 
muhakemesi sırasında yargılanan Dağıstanlı Fettah Efendi’ye yöneltilen sorulardan biri de huzur derslerindeki va-
zifesiyle ilgili olmuştur. Huzur derslerinde bulunup bulunmadığı sorulmuş, kendisi muhatab olarak görev aldığını 
ifade etmiştir. Sonrasında kendisi dışında huzur derslerinde bulunanların kimler olduğu sorulmuştur. Fettah Efendi, 
muhatab olarak vazife aldığını bir kez daha tekrarladıktan sonra ders okutanların başka olduğunu, sekiz kişinin mu-
karrir olarak bu görevi yürüttüğünü ifade etmiştir. Mukarrirler kendisinden sual edildiğinde, zikrettiklerinden biri 
de Vildan Faik Efendi olmuş, “Vildan Efendi Üsküdar’da oturuyordu, o da vefat etti” demiştir. Bkz. Ankara İstiklal 
Mahkemesi Zabıtları 1926, haz. Ahmed Nedim, İstanbul 1983, s. 50-51.

63	 Mustafa Kara, Din, hayat, sanat açısından Tekkeler ve Zaviyeler, İstanbul 1977, s. 259-260.



Arnavutluk’tan İstanbul’a Bir Alim Portresi: Debreli Vildan Faik Efendi

125

finde Cuma günü öğlen vakti vaaz vermekle vazifelendirilmiştir.64 Vaaz edeceklerin turuk-ı aliy-
yeye mensup olmaları şartını dikkate aldığımızda Faik Efendi’nin de bir tarikate mensup olması 
gerektiği düşüncesi akla gelmektedir.

Vildan Faik Efendi’nin tekkede verdiği ikinci vaaz yine Üsküdar’da fakat bu sefer resmi bir 
devlet görevlendirmesiyle değil kendisine yapılan rica üzerine Rıfaî Dergahı’nda gerçekleşmiştir. 
Hz. Hüseyin’in şehit edilişini anmak için 1911 yılının Muharrem ayının yirmi beşinde Aşure 
gecesinde Rıfaî tekkesinde bir program tertip edilmiştir. Tekkenin şeyhi Rıza Efendi’nin de hazır 
bulunduğu mecliste orada bulunanların ricası üzere vaaz, Vildan Faik Efendi tarafından yapıl-
mıştır. Bursa’dan İstanbul’a gelen bir derviş Faik Efendi’nin tekkede verdiği vaazı  muhibbanın 
istifade etmesi düşüncesiyle kaydetmiştir.65 Vildan Faik Efendi’nin vaazda bulunduğu bir diğer 
yer Üsküdar’da Hakimiyet-i Milliye Caddesi’ndeki  Kara Davud Paşa Camii’dir.66

Vildan Faik Efendi’nin vaaz ve nasihatte bulunduğu yerlerden bir diğeri askeriye olmuştur. 
Cemiyet-i İslamiye’nin67 görevlendirmesiyle Üsküdar’da Selimiye kışlasında askerlere vaaz ve 
nasihatte bulunmuştur. Bu vaaz Hassa Ordusu kumandanı Nazım Paşa’nın ve Üsküdar kışlası 
kumandanı Süleyman Şefik Paşa’nın girişimleri neticesinde gerçekleşmiştir. Nazım Paşa, Rus 
donanmasının Karadeniz Boğazı açıklarında, İngiliz donanmasının Anadolu sahilinde Beşiktaş 
civarında olduğu bir sırada, ihtilalci askerlerin yeni bir hareketle asayişi ihlal etmesi neticesinde 
yabancıların zarar görmesinden ve bundan dolayı da İstanbul’un işgal edilmesinden korkmuştur. 
Süleyman Şefik Paşa’dan kumandasında bulunan askere nasihat etmesini istemiştir. Süleyman Şe-
fik Paşa, cevabında bir haftadır askere nasihatte bulunduğunu artık söyleyecek bir şeyi kalmadı-
ğını belirtmiştir. Ayrıca Padişah tarafından görevlendirilecek bir kişi ile mebusan ve ulemadan iki 
zattan kurulu bir heyetin kışlaya gönderilmesini istemiştir. Heyetin, Padişah, devlet ve İslamiyet 
namına askere nasihat etmesini talep etmiştir. Nazım Paşa, bu teklifi padişaha iletmiş, Sultan II. 
Abdülhamit onlara güvenmediğinden dolayı olsa gerek yapılan teklifi kabul etmemiştir. Bunun 
üzerine Nazım Paşa, Süleyman Şefik Paşa’ya “ulemadan, mebusandan münasip zevat bulabilir 
isem gönderirim” demiştir. 

İttihatçıların İstanbul’a girişleriyle birlikte genç zabitler şımarmış, amirlerine itaat etmez ol-
muş, bütün işleri çavuşlara yükleyerek kışla dışında siyasetle, sefahatle vakit geçirmeye başlamış-
tır. Neticede kışlada disiplin bozulmuş, yapılanlar din ve iman meselelerinde mutaassıp olanların 
nefretine sebep olmuştur. İttihatçıların devleti düzelteceğiz iddiasıyla gerçekleştirdiği yağma ve 
cinayetler de bunlara eklenince asker, adeta fitili ateşlenmeye hazır bir bomba haline gelmiştir. 
Süleyman Paşa, bu hadiselerin ağırlığı altında ne yapacağını bilmez bir durumda iken nöbetçi 
zabiti içeri girmiş, iki hocanın geldiğini ve kapıda onu beklediğini söylemiştir. Hocalar, odaya 
girdiklerinde içinde Cemiyet-i İslamiye’nin damgasının bulunduğu mühürlü büyük bir zarfı Sü-

64	 Mustafa Kara, age. 277-278.
65	 Mustafa Kara, “Dergâhlar ve Mersiyehanlar”, Türk Edebiyatı, Ocak 2008, sy. 411, s. 12-13. Vildan Faik Efendi’nin 

tekkede verdiği vaazın tam metni için bkz. Muhibban, 14 Safer 1329/1 Şubat 1326, II, sy. 2, s. 114-115; 15 Rebiülevvel 
1329/3 Mart 1327, II, sy. 3, s. 122; 14 Rebiülahir 1329/1 Nisan 1327, II, sy. 4, s. 134-135.

66	 Bu bilgi Vildan Faik Efendi’nin torunu Fatma Seniha Hanım’ın oğlu Vildan Yaşar Duracan Beyefendi’den şifahi olarak alınmıştır.
67	 Burada bahsedilen Cemiyet-i İlmiye-i İslamiye’nin 12 Mart 1311/27 Ramazan 1312 (24 Mart 1895)’de Hoca Muhyid-

din tarafından kurulan Cemiyet-i İlmiye-i İslamiye mi yoksa ulema tarafından 1908’den sonra kurulan ve Beyanu’l-
hak adlı dergiyi çıkaran Cemiyet-i İlmiye-i İslamiye mi olduğu hakkında kesin bir bilgiye sahip değiliz. Cemiyet-i 
İlmiye-i İslamiye hakkındaki bilgi için bkz. Zeynep Altuntaş, “Yarı Ulemadan Bir Jön Türk Hoca Muhyiddin’in Hayatı 
ve Eserleri”, Tarih ve Toplum Yeni Yaklaşımlar, Güz 2011, sy. 13, s. 232.



Arzu Güldöşüren

126

leyman Paşa’ya uzatmıştır. Ardından meydanda kurulan masanın üzerinde askere nasihatlerde 
bulunmuşlardır. Vaaz ve nasihatte bulunan hoca efendilerden biri Vildan Faik Efendi’dir. Onlar-
dan sonra askere hitaben Süleyman Paşa’da bir konuşma yapmıştır. Sonrasında hem kendisinin 
hem de hocaların vaazlarının asker üzerinde olumlu etkide bulunduğunu belirtmiştir.68

Vildan Faik Efendi’nin vaazlarından sonuncusu Müdâfaa-i Milliye Cemiyeti’nin faaliyetleri kap-
samında gerçekleşmiştir. Balkan Harbi’nin karışık ortamı içerisinde kurulan bu cemiyet, görünürde 
kültür ve sağlık alanında faaliyette bulunma amacında olmuştur. Bunun yanında askeri bir gaye de 
gütmüş, insanları bir yandan savaşa hazırlamak diğer yandan da onları savaşın tehlikelerinden koru-
mak şeklinde özetlenebilecek olan bu yarı askeri taraf cemiyetin asıl önemli özelliği haline gelmiştir.69 
Faaliyetlerini heyetler teşkil ederek sürdüren cemiyetin en önemli çalışmaları İrşad Heyeti vasıtasıyla 
yürütülmüştür. Heyetin ikna edici vaaz ve konferansları sayesinde yapılanlar etkili olmuştur. İrşad 
Heyeti’nin faaliyetleri kapsamında vaaz ve konferans verenlerden biri Vildan Faik Efendi’dir.70

5. İttihat ve Terakki Cemiyetiyle İlişkisi 

Vildan Faik Efendi, son dönem Osmanlı ulemasının pek çoğu gibi sadece ilmiye sınıfına 
has olan vazifeleri yerine getirmekle kalmamış, devrin siyasi hadiselerine de dahil olarak devleti 
içinde bulunduğu sıkıntılı durumdan kurtarmak için faaliyetlerde bulunmuştur.  Nathalie Clayer, 
Debreli birkaç ulema ile birlikte onu da “19. yy sonunun ve 20. yy’ın ilk yarısının siyasal-din-
sel gelişmelerinde önemli bir rol oynamış” kişiler arasında zikretmiştir.71 Vildan Faik Efendi’yi 
dönemin siyasi hadiselerine karışmak durumunda bırakan olayların merkezinde devletin yeni 
yönetim şekli olan Meşrutiyet’i benimsetmek için giriştiği faaliyetler geliyordu. Bu rejimin mi-
marı olan İttihat ve Terakki Cemiyeti’yle olan münasebetleri ve mensubu bulunduğu Arnavutla-
rın bağımsızlık mücadelesi sırasındaki tavrı devrinin siyasi hadiselerinde onu karşımıza çıkaran 
diğer olaylardı. Son dönem ulemasının ekserisi gibi o da yeni rejimi meşrulaştırmak için vaaz 
ve nasihat faaliyetlerinde bulunmuştur. Hem Meşrutiyet’i halka anlatmak hem de Arnavutların 
muhtemel bağımsızlık taleplerinin önünü almak için İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin görevlendi-
rilmesiyle Arnavutluk yollarına düşmüştür. 

Vildan Faik Efendi’nin İttihad ve Terakki Cemiyeti’yle münasebetini gösteren ilk olay cemi-
yetin görevlendirmesiyle Arnavutluk’a gitmesidir.72Vildan Faik Efendi’nin cemiyetle ilgisini gös-
teren ikinci hadise Nur-i Osmaniye İttihad ve Terakki kulübünde teşekkül eden “İstanbul Mebu-
san Heyet-i İntihabiye-i Milliyesi”nin yayınladığı bildiriyi imzalayan şahıslardan biri olmasıdır. 
Heyet-i İntihabiye-i Milliye, İttihat ve Terakki’nin İstanbul, İzmir ve Selanik’te oluşturduğu her-
kesin katılımına açık milli seçim kurullarıydı. Bu heyetler, seçimde İttihat ve Terakki adaylarını 
desteklemek için teşkil edilmişti. 10 Şubat 1912 tarihinde kurulan İstanbul Heyet-i İntihabiye-i 
Milliyesi, yayınladığı bildiri ile seçmenleri İttihat ve Terakki’ye oy vermeye davet etmiştir. Beyan-
namede, Hürriyet ve İtilaf Fırkası’nın benimsediği adem-i merkeziyet sistemi eleştirilmiş ve ibtidai 
mekteplerdeki mahalli lisan yerine Türkçe ile eğitim yapılarak Osmanlı birliğinin sağlanacağı 
kaydedilmiştir.73 Bildiride “Heyetimiz meyanında doğrudan doğruya cemiyet-i mezküreyi mün-

68	 Süleyman Şefik Paşa, Hatıratım Başıma Gelenler ve Gördüklerim 31 Mart Vakası, haz. Hümeyra Zerdeci, İstanbul 2004, s. 180-188.
69	 Tarık Zafer Tunaya, Türkiyede Siyasal Partiler, İstanbul 1998, I, s. 475.
70	 Nazım H. Polat, Müdâfaa-i Milliye Cemiyeti, Ankara 1991, s. 59-62.
71	 Nathalie Clayer, Arnavut Milliyetçiliğinin Kökenleri Avrupa’da Çoğunluğu Müslüman Bir Ulusun Doğuşu, İstanbul 2013, s. 69.
72	 Bu kısmı daha sonra anlatacağımızdan burada sadece zikretmekle yetiniyoruz.
73	 Teminat gazetesi bildiride imzası bulunanların oyuna getirildiğini iddia etmiştir. Buna göre bildiri herkese iki nüsha 



Arnavutluk’tan İstanbul’a Bir Alim Portresi: Debreli Vildan Faik Efendi

127

tesib olanlar bulunduğu gibi bir fırka veya cemiyete intisab noktasından elan muhafaza-i bi-tarafi 
etmekde olan pek çok zevat dahi mevcuddur.” denildiğinden Vildan Efendi’nin cemiyete üye 
olup olmadığı hakkında kesin bir şey söyleyemiyoruz. Fakat yine beyannamede geçen “Heyet-i 
İntihabiye-i Milliyemiz İttihad ve Terakki namzedlerine zahîr olmağı der-uhde etmiştir.74 ifade-
sinden hareketle Vildan Faik Efendi’nin cemiyetle yakın temasta bulunduğunu düşünüyoruz. 

Vildan Faik Efendi’nin İttihat ve Terakki Cemiyeti ile münasebetini gösteren diğer olay, ce-
miyet mensuplarından olan ve 1908-1912 yılları arasında İstanbul milletvekilliğinde bulunmuş 
Manyasizade Refik Bey’in cenazesinde Vildan Efendi’nin bir konuşma yaparak onun meziyetleri-
ni anlatması, hem Arapça hem de Türkçe dua etmesidir.75 

Vildan Faik Efendi, 1912 yılında yapılan ara seçimlerde Debre’den aday olmuştur. Aynı seçim-
lerde Debre eski mebusu Basri Bey seçimleri boykot etme kararı almıştır. Fakat Debreliler, bir baş-
kasının değil Basri Bey’in seçilmesi konusunda ısrarcı olmuştur.76 Vildan Efendi’nin bu seçimlerde 
İttihad ve Terakki’den aday olup olmadığı konusunda henüz bir bilgiye ulaşamadık.77 Fakat yukarı-
da zikredilen hususlar sebebiyle onun cemiyetle yakın bir münasebeti bulunduğunu düşünüyoruz.

6. Meşrutiyetle İlgili Faaliyetleri ve Arnavutların Bağımsızlık Hareketi Sıra-
sındaki Tavrı

Vildan Faik Efendi, Sultan Mehmed Reşad’ın huzurunda yapılan huzur derslerindeki görevi 
sırasında kaleme aldığı Mevaizu’l-Hısan adlı eserinde78 Meşrutiyetle ilgili görüşlerine yer vermiş-
tir. Meşrutiyet sayesinde “mütalaât-ı şerʽiyemizi, hakâyık-ı kelâmiyemizi, mestûrât-ı vicdaniye-
mizi daire-i adl ve edebde serbest” olarak söylenebildiğini ifade etmiştir.79 Bunun yanı sıra eserin-
de Meşrutiyetle irtibatlı olarak zaman zaman “Adalet, Hürriyet, Müsavat, Uhuvvet” kavramlarına 
da yer vermiştir. Onun bu ifadeleri ve aşağıda zikredeceğimiz faaliyetleri meşruti rejim taraftarı 

olarak verilmiş, birincisini aldıklarına dair ikincisini imzalamaları istenmiştir. Bunu imzalayanlar Heyet-i İntihabiye-i 
Milliye’nin üyesi olmuştur. Üzerlerinde imzası bulunanların fikirlerinin alınmadığı iddia edilen bu beyanname halkı 
aldatmaya yönelik bir hareket olarak görülmüştür. Teminat’ın iddialarına cevap olarak Tanin’de yer alan makalede bu 
beyannameyi İttihat ve Terakki Fırkası’na mensup kişilerle, tarafsız bazı kişilerin yayınladığı belirtilmiştir. Bkz. Ahmet 
Ali Gazel, İkinci Meşrutiyet Dönemi Siyasi Mücadelesinde Lütfi Fikri’nin Tanzimat’ı, Çizgi Kitabevi, Konya 2007, s. 296-
297. İttihat ve Terakki, seçmenleri yönlendirmek ve kendi tarafına çekebilmek için konferanslar düzenlemiştir. İstanbul 
Heyet-i İntihabiye-i Milliye kurulunun çalışmaları sonucunda birçok üyesini çeşitli bölgelerde propaganda faaliyetine 
göndermiştir. Bkz. Baran Hocaoğlu, II. Meşrutiyette İktidar-Muhalefet İlişkileri 1908-1913, İstanbul 2010, s. 220.

74	 Tanin, 21 Safer 1330/28 Kanunisâni 1327/10 Şubat, 1912, nr. 1236, s. 1-2. 
75	 Orhan Koloğlu, İttihatçılar ve Masonlar, Gür Yayınları, İstanbul 1991, s. 140. “Hoca Vildan Efendi’nin kalb ve ruha 

nüfuz edecek surette irad etdiği nutk-ı beliğ, okuduğu dua hazirûnu hüngür hüngür ağlatmıştır.” Bkz. Tanin, 13 Safer 
1327, 22 Şubat 1324, 7 Mart 1909, nr. 215, s. 3.

76	 Aykut Kansu, Politics In Post-Revolutionary Turkey, 1908-1913, Social, Economic And Political Studies Of The Middle 
East And Asia, Brill 2000, s. 355.

77	 Vildan Faik Efendi seçimlere tarafsız aday olarak da katılmış olabilir.
78	 Meşrutiyetle ilgili görüşleri için bakınız; el-Mevâizu’l-Hısan, s. 2, 6, 10, 37, 39, 40, 44, 60, 61, 62, 65. Eserin içinde 

Adalet (s. 37, 40, 41, 42, 44, 59, 60, 61, 64, 77); Hürriyet (s. 66, 76); Müsavat (s. 10, 40, 41) ve Uhuvvet (s. 39, 43, 53, 
62, 65) kavramlarına da zaman zaman vurgu yapmıştır. Benzer hususları dile getiren “Tercüman-ı Hakikat Vasıtasıyla 
Umum Arnavut Vatandaşlarıma” adıyla yayınlanan, yazarının kime ait olduğu belirtilmeyen yalnızca “efâzıl-ı ulema-
dan” bir zat tarafından “irsaline himmet buyurulduğu” zikredilen gazete yazısının Vildan Faik Efendi’ye ait olduğu-
nu düşünüyoruz. Yazar, bu yazıyı kaleme alma sebebini vergi verilmemesi ve Meşrutiyet aleyhinde toplanarak isyan 
etmek için harekete geçilmesi olarak göstermiştir. Devamında Arnavutlara Adalet, Hürriyet, Müsavat ve Meşveret 
konularında birtakım nasihatlerde bulunmuştur. Bk. Tercüman-ı Hakikat, 27 Rebiülevvel 1328/26 Mart 1326 (8 Nisan 
Efrenci1910), nr. 10422. Bu yazıdan bizi haberdar eden Ali Adem Yörük’e teşekkür ederim.

79	 Vildan Faik Efendi, el-Mevâizu’l-Hısan, s. 6.



Arzu Güldöşüren

128

olduğunu açık bir şekilde göstermektedir.

Meşrutiyet’in ilanı taşrada ve Arnavutluk’ta iki farklı tepkiye neden olmuştur. Bu durum 
Arnavutluk’un güney kesimlerinde genel olarak memnuniyet verici bulunsa da özellikle Müslü-
manların yoğun olduğu İşkodra’da halk yeni düzenle eski ayrıcalıklarını kaybedeceğinden korkmuş 
ve Hristiyanlarla eşit olma fikrine tepki göstermiştir.80 Bunun üzerine özellikle ulemaya mensup şa-
hıslar halkın üzerinde vaaz ve nasihatleriyle olumlu etkide bulunacakları düşüncesiyle, Meşrutiyet’i 
halka anlatmak ve onların meşruti yönetime desteklerini sağlamak maksadıyla taşraya, bu arada 
Arnavutluk’a gönderilmiştir. Zira kamuoyu oluşturmak, Meşrutiyet’i anlatmak ve benimsetmek 
özellikle de muhalefeti kırmak ve zayıflatmak amacıyla ulema, talebe-i ulum ve vaizler kullanılı-
yordu.81 İttihat ve Terakki de dine bir nüfuz, meşrulaştırma, katılımı sağlama, muhalefeti zayıflatma 
aracı olarak başvurmuştur.82 Nitekim İttihad ve Terakki Cemiyeti’nin Arnavutlara karşı kullandığı 
başlıca silah din, araç ise ulema olmuştur.83 Buna sebep cemiyetin, Arnavut milliyetçilerine karşı 
imparatorluğa dini duygularıyla bağlı Arnavutlara daha fazla güvenmesiydi. Aslında bu çift taraflı 
işleyen bir süreçti hem Arnavutlar hem de İttihatçılar halkı kendi yanlarına çekebilmek için halk 
üzerinde etkili din adamlarını kendilerine destek olmaları için ikna etmeye çalışmışlardır.84  

Arnavut asıllı olan Vildan Faik Efendi, yukarıdaki amaçlar doğrultusunda 3 Teşrinisa-
ni 1324/16 Kasım 1908’de “tahkîm-i Meşrutiyet” maksadıyla Arnavut İttihat kulübünün ve 
Cemiyet-i İttihadiye’nin kararları ve Bâb-ı Âlî’nin tensîbiyle Manastır ve İşkodra85 vilayetlerine 
gönderilmiştir. Bu vazifeyi yerine getirmek için Heyet-i Nâsiha’nın başkanı olarak yalnız harcırah 
ile  iki ay Arnavutluk’ta görev yapmıştır. 

Faik Efendi ile birlikte Arnavutlara nasihat etmek için gönderilenler arasında mîrlivâ Fazıl 
Paşa, mîralây Ohrili Rıza Bey, Şûrâ-yı Devlet azâsından Melek Bey, müderrisinden Manastırlı 
İsmail Hakkı ve Şakir Efendiler86 de bulunmaktaydı. Vildan Faik Efendi’nin başkanlığında bulun-
duğu bu heyet Selanik treniyle Arnavutluk’a gitmiştir.87 Heyet, Arnavutluk’ta ortaya çıkan muha-
lif fikirleri ve tereddütleri ortadan kaldırmak ve Meşrutiyet’in “derece-i kudsiyet ve meşruiyetini 
telkin eylemek” üzre Osmanlı İttihad ve Terakki Cemiyeti’nin uygun bulmasıyla harekete geç-
miştir.88 Vildan Faik Efendi, Fazıl Paşa ve Ohrili Rıza Bey İstanbul Jön Türk komitesine mensup 
oldukları gibi aynı zamanda İstanbul Arnavut kulübünün de üyesiydiler. Bu yüzden heyet Arna-
vutların kendi aralarındaki ve Jön Türklerle olan birliğini kuvvetlendirmek için gönderilmiştir.89 

80	 Banu İşlet Sönmez, II. Meşrutiyette Arnavut Muhalefeti, İstanbul 2007,  s. 89.
81	 İsmail Kara, İslamcıların Siyasi Görüşleri, İstanbul 2001, s. 110-113.
82	 İsmail Kara, age, s. 61.
83	 Nathalie Clayer, age, s. 489-490.
84	 Bilgin Çelik, İttihatçılar ve Arnavutlar, İstanbul 2004, s. 115;278.
85	 Meşrutiyeti kuvvetlendirmek için gittiği vilayetler arasında “Selanik” de zikredilmiştir. Bkz. Mustafa Özel, “Vildan 

Faik”, s. 224; Ebülulâ Mardin, age, II-III, s. 828 ve Murat Sula, agm, s. 131.
86	 Yukarıda zikri geçen Şakir Efendi, esas ismi Ahmed Şakir Efendi olduğu halde daha çok Şakir Efendi adı ile bilinen 

Niksarlı Şakir Efendi olmalıdır. Hayatı hakkında daha geniş bilgi için bkz. Sadık Albayrak, age, s. 329-330.
87	  BOA, ZB, 623/112. 
88	 Yukarıda isimleri zikredilen şahısların pazartesi günü trenle hareket etmeleri için kendilerine İttihad kulubü tarafın-

dan müsaade edilmiştir. BOA, BEO, 3435/257621. Clayer, 1908 yılının sonunda Arnavut vilayetlerini dolaşmak, Latin 
alfabesini Müslümanlar arasında tanıtmak, daha da önemlisi Müslümanları Kanun-ı Esasi’nin ve yeni rejimin yanına 
çekmek üzere ulema başkanlığında iki heyet gönderildiği bilgisini vermiştir. Bkz. age, s. 484-485.

89	 Albanien Kart 15, No: 73, Manastır 23 Kasım 1908, Konsolos Postfai’dan, s. 142. Avusturya Arşivi’ndeki belgeleri 
temin eden Hatice Çolak Yentürk’e ve bu belgelerin Almanca’dan çevirisini yapma nezaketini gösteren Emine Kaval’a 
teşekkür ederim.



Arnavutluk’tan İstanbul’a Bir Alim Portresi: Debreli Vildan Faik Efendi

129

Jön Türkler anayasanın ilanının hemen sonrasında Arnavut vilayetlerinde Osmanlı İttihad 
komiteleri kurmaya başlamıştır. Hadiselerin başında İttihatçılarla birlikte hareket eden Arnavut 
aydınlarının kurdukları en önemli Arnavut cemiyetinin adı da İttihad anlamında Başkim’dir. Bu 
kulüpler Arnavut ulusal hareketinin en önemli merkezi olmuştur. Selanik ve İstanbul’daki Arna-
vut kulüpleri İttihatçıların kontrolünde bulunmuş, İstanbul Başkim kulübünün üyeleri arasında 
din adamları da yer almıştır.90 Vildan Faik Efendi,  işte bu iki cemiyetin yani hem Cemiyet-i 
İttihadiye’nin hem de Arnavut İttihad kulübünün kararıyla Arnavutluk’a gitmiştir.

Esasen, İttihat ve Terakki Cemiyeti de Arnavutlar da meşruti yönetimi destekliyordu. Fakat 
iki tarafın meşruti rejimi isteme amaçları birbirinden farklıydı. Arnavutların bir kısmı, en azın-
dan kültürel alanda Arnavut ulusal kimliğinin tanınmasını ve mümkünse Arnavutluk’a siyasi 
özerklik kazandırmayı amaçlıyordu. Buna karşılık İttihatçılar, merkezi yönetimi güçlendirmeyi, 
devleti ekonomik ve siyasi bağımlılıktan kurtarmayı hedefliyorlardı. İttihatçılar, Arnavutların bu 
emellerini bildikleri halde mutlakıyeti yıkana kadar beraber hareket etme düşüncesinde olmuş-
lardı. Sonrasında Arnavut ulusçularını kontrol altına alabilmeyi özellikle de muhafazakar Arna-
vutların desteğini sağlayarak radikalleri pasifize etmeyi amaçlamışlardı.91 

Bu sebeple heyet daha önce de zikrettiğimiz üzre hem Meşrutiyet’i anlatmak ve hem de Ar-
navutlarla İttihad ve Terakki arasındaki bağları güçlendirmek gayesiyle Arnavutluk’a gitmiştir. 
Heyet; Ohri, Debre, Struga, Elbasan ve Kavala’ya gitmiş ve sonrasında Manastır kongresine de 
katılmıştır. Avusturya Arşivi’ne yansıyan belgelerde görünüşte, İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin 
onayıyla Meşrutiyet yanlısı propaganda yapmak amacında olan grubun gerçekte Arnavutları din 
farkı gözetmeksizin birliğe teşvik etmek, millî duygularını geliştirmek ve genel olarak Arnavut-
ları aydınlatmak gayesini güttüğü ifade edilmiştir. Grup; Ohri, Struga ve Debre’de şubeler oluş-
turmuş, Elbasan’da seçimler yüzünden iki kısma ayrılan tarafları uzlaştırmış, orta Arnavutluk’ta 
önemli başarılar göstermiştir. Ancak kuzey bölgelere yaklaşıldıkça giderek daha soğuk bir şekilde 
karşılanmışlar ve elde ettikleri başarılar da –en azından dışarıdan bakıldığında- daha az olmuş-
tur. Tiran’da -mevcut durum beylerin birbirlerine güvensizlik duymasına ve halka yabancılaş-
malarına neden olduğundan- beylerle halkı uzlaştırmakta başarılı olamamışlardır. Nitekim ko-
misyonun çabaları halkın bazı kesimleri tarafından çok kere, Arnavut dili ve okullar yardımıyla 
Müslümanları Hıristiyanlaştırmak ve camileri kiliselere çevirmek şeklinde yorumlanmıştır. Fazıl 
Paşa’nın Jön Türklerle arasındaki zıtlık, İşkodra komitesi tarafından oraya girişinin yasaklan-
masına neden olmuştur. Fazıl Paşa buradan İstanbul’a geri dönmüş, komisyonun diğer üyeleri 
İşkodra’ya doğru seyahatlerine devam etmişlerdir. 92 Fazıl Paşa, komitenin çabalarını Arnavutlar 
arasındaki anlaşmazlığı arttırmak ve ulusal duygularını daha yeşermeden yok etmek amacına 
matuf olarak değerlendirmiştir. Ona göre, komitenin işi kuzey Arnavutluk’ta daha kolaydır çün-
kü burada ulusal bilinç daha zayıftır.93 Buradan anlaşılıyor ki Fazıl Paşa ile İttihat ve Terakki’nin 
amaçları birbirinden faklıydı. Fazıl Paşa’nın esas gayesi muhtemelen Arnavutlar arasında ulusal 
bilinci uyandırmaktı.

Başbakanlık Osmanlı Arşivi’ndeki belgelerde Fazıl Paşa’nın gruptan ayrılmasına sebep olan 
hadise daha farklı anlatılmaktadır. Heyetin Arnavutluk’ta bulunduğu sırada Selanik üçüncü ordu 

90	 Bilgin Çelik, age, s. 110, 117, 210-211.
91	 Bilgin Çelik, age, s. 104-105.
92	 Banu İşlet Sönmez, age, s. 99.
93	 Haus-,Hof- und Staatsarchive,  Albanien Kart 15, No: 75, Draç 22 Aralık 1908, Yardımcı Konsolos Halla’dan, s. 237-238.



Arzu Güldöşüren

130

kumandanı Birinci Ferik Mahmud Şevket Paşa tarafından kendilerine bir telgraf gönderilmiş-
tir. Telgrafta, “idare-i meşruta ve meşrua aleyhinde” faaliyette bulunmak gayesiyle Firzovik’de94 
toplanmak isteyen isyancıların bulunduğu zikredildikten sonra bunların engellenmesi ve bu işe 
cesaret edenlerin cezalandırılması amacıyla ordunun askeri harekata giriştiği bildirilmiştir. Tam 
bu sırada nasihat gayesiyle de olsa askeri vasıfları bulunan kişilerin buralarda bulunmasının kötü 
hadiselere sebebiyet verebileceği kaydedilmiştir. Tiran’da bulunduğu sırada sebep olduğu olaylar 
sebebiyle Dersaadet’e iade edilmek zorunda kalınan mîrlivâ Fazıl Paşa’nın heyette bulunmasının 
birtakım sıkıntılar doğuracağı ifade edilmiştir. Ayrıca, heyetin gidiş amacı ve vazifeleri hakkında 
ordunun hiçbir malumatı bulunmadığından bu konuda yeterli açıklamanın yapılması isteğinde 
de bulunulmuştur. Nasihat gayesiyle Arnavutluk’a gönderilen bu heyetin özellikle de heyette as-
keri vazifesi bulunan Fazıl Paşa ve Rıza Bey’in oralarda bulunmaları uygun görülmemiştir.95 Fazıl 
Paşa yukarıda da geçtiği üzre tüm bu hadiseler neticesinde gruptan ayrılarak İstanbul’a dönmüş, 
diğerleri vazifelerine devam etmiştir.

Heyetin faaliyette bulunduğu yerlerden biri yukarıda zikredildiği üzre Ohri olmuştur. Nasi-
hat heyetinin seyahati sırasında Ohri kaymakamı olan Süleyman Kani Bey, bu ziyaretten hatıra-
larında bahsetmiştir. İttihat ve Terakki Cemiyeti ile yakın temasta bulunan, cemiyetin örgütlen-
mesinde rol oynamış kişilerden biri olan Süleyman Kani [İrtem], Ohri kazasının Latin harflerine 
yani yeni Arnavut alfabesi taraftarlığına kazandırılmasının Başkim kulübünce pek önemli görül-
düğünü ifade etmiştir. Ona göre, Başkim kulübü Arnavutluk’a bağımsızlık kazandırmak amacın-
da olduğundan ilk  adım olarak Arap alfabesini kullanan Türklerden ayrı milli bir garp alfabesini 
kabul ettirmek için uğraşıyordu. Kani Bey, Arnavutların Türklerden ayrılmalarını Türkler kadar 
onların da menfaatlerine uygun görmediğinden bu duruma kendi bölgesinde müsaade etmeme-
ye karar vermiştir. Nitekim dini tedrisatta Arap alfabesi baki olmak üzre Arnavutluk’ta istenilen 
yerlerde ve mekteplerde Arnavutça tedrisat yapılmasına Maarif Nezareti müsaade etmiştir. Bu 
hadise üzerine Başkim teşkilatına giren iki kişi dışında Ohri eşrafı, Ohri’de buna lüzum olma-
dığını bir telgrafla nezarete bildirmiştir. Çekilen telgrafın müsveddesini Kani Bey hazırlamıştır. 
Manastır Başkim kulübü bu durumdan rahatsız olmuştur. Kani Bey’in naklettiğine göre Başkim 
teşkilatınca Tiranlı Fazıl Paşa ile Üsküdar dersiâmlarından Debreli Vildan Faik Efendi, Ohri ve 
Debre’de Arnavut mektebi tesis etmek için İstanbul’dan gönderilmiştir. Ohri’ye gelen Fazıl Paşa, 
bu tavrından dolayı Süleyman Kani Bey’i önce ikna etmeye çalışmış, sonra tehdit etmiş, fakat 
tehditleri bir netice vermemiştir. Kani Bey, Fazıl Paşa’ya bu düşüncelerle Debre’ye gitmelerinin 
hayatları için tehlikeli olabileceğini anlatmıştır. Bunun üzerine Fazıl Paşa ile Vildan Faik Efendi 
yollarını değiştirmiş ve Kırçova’dan geri dönmüşlerdir. 96

Süleyman Kani Bey hatıralarında her ne kadar Fazıl Paşa ile Vildan Faik Efendi’nin yolla-
rını değiştirdiğini söylese de heyet Debre’ye de gitmiştir. Hatta Heyet-i Nâsiha’nın Debre-i zir 
taraflarına da gitmesi gerektiğinden Debre mutasarrıfı ve kumandanı grubun görev sürelerinin 
uzatılmasını talep etmiştir.97 Heyette yer alan şahıslardan askeri hizmete mensup Toptaşı Rüşdi-
yesi Arapça muallimi Hacı Vildan Efendi, mîrlivâ Fazıl Paşa ve Erkan-ı harbiye mîralâylarından 
Ohrili Rıza Bey’in vazifeleri belirli bir müddetle sınırlanmamıştır. Bu sebeple Harbiye Nezareti 

94	 1908’de Firzovik’de Arnavutlar tarafından çıkarılan hadiselerdir. Bkz. Nuray Bozbora, Osmanlı Yönetiminde Arnavut-
luk ve Arnavut Ulusçuluğu’nun Gelişimi, İstanbul 1997, s. 237.

95	 BOA, BEO, 3440/257935.
96	 Süleyman Kani İrtem, Meşrutiyetten Mütarekeye (1909-1918), haz. Osman Selim Kocahanoğlu, İstanbul 2004, s. 11, 139.
97	 BOA, BEO, 3450/258704.



Arnavutluk’tan İstanbul’a Bir Alim Portresi: Debreli Vildan Faik Efendi

131

görev sürelerinin uzatılması konusunda onlara gereken izni vermiştir. Hatta heyetteki diğer zevat 
için de durumun aynı olduğu bildirilmiştir.98 

Heyet, Draç’a geldiğinde şehrin girişinde büyük bir topluluk tarafından karşılanmıştır. Mu-
tasarrıf da orada hazır bulunmuş fakat bölgesel komite açık bir biçimde kendini uzak tutmuş, bir 
halk toplantısının yapılacağının resmî ilanlarla duyurulmasını engellemiştir. Bu durum, Vildan 
Efendi’nin camide vereceği vaazın açık havada yapılmasına ve katılımın az olmasına neden olmuş-
tur. Okullardan sadece Katolik Sıbyan Mektebi karşılamaya katılmış, öğrencilerden biri selamlama 
konuşması yapmıştır. Toplantı sırasında Hoca Vildan Efendi’yle beraber Abdül Üpi ve Papaz da va-
tansever konuşmalar yapmıştır.99 Heyete Abdül Üpi’de katılmıştır. Nitekim Heyet-i Nâsiha reisi olan 
Vildan Faik Efendi ile iki arkadaşı Manastır’da bulunan Selanik Merkez Müdde-i Umumi Muavini 
Abdül Bey’e refakat etmeleri için kendilerine izin verilmesini isteyen bir telgraf çekmiştir.100

Heyet, Kroya’da (Akçahisar) milliyetçi eğilimli bir nüfusla karşılaşmıştır. İşkodra’da İttihat ve 
Terakki Cemiyeti’nin kışkırttığı Müslümanlar tarafından protesto edilmişler ve şehri terk etmek 
zorunda kalmışlardır. 26 Aralıkta seyahatlerine son verip İşkodra’dan İstanbul’a dönmüşlerdir.101

Heyetin seyahatleri sonrasında Arnavutluk’ta hadiseler durulmamış Priştine ve İpek’te mey-
dana gelen hadiselerin ardından Sırat-ı Müstakim’de, “Sırat-ı Müstakim” başlığıyla yayınlanan 
yazıda ulemanın her taraftan telgraflar göndererek bu hadiseyi kınadığı belirtilmiştir. Her vila-
yetten durumu bilen beş, on ulemanın bölgeye gideceği, bu sebeple de hiçbir Arnavut’un kandı-
rılamayacağı da zikredilmiştir. Hadiselerin ardından Sırat-ı Müstakim’de İzmir, Edirne, Drama 
ve İstanbul’dan gönderilen mektuplar yayınlanmıştır. Fetvahane’de ya da meclislerde görevli aynı 
zamanda dersiâmlık yapan yirmi altı ulemanın imzasının bulunduğu İstanbul’dan gönderilen ya-
zıda, Arnavutlarla Osmanlı ordusu arasındaki mücadeleye son verilmesi, ulemanın, eşrafın ve 
tüccarların Kur’an ve hadislerle Arnavutları bu düşmanlığı ortadan kaldırmaya ve ittihada davet 
etmeleri istenmiştir. Bu davetin din ve vatan muhabbeti sebebiyle Arnavutlar üzerinde tesirli 
olacağı belirtilmiştir. 102

Vildan Faik Efendi’nin ve başkanlığında bulunduğu heyetin Arnavutluk’taki faaliyetleri ko-
nusunda kaynaklarda birbirinden farklı bilgiler mevcuttur. Resmi devlet görüşünün yansıtıldığı 
Osmanlı Arşiv belgelerinde Vildan Faik Efendi’nin, Meşrutiyet’i halka anlatmak ve muhalif fikir-

98	 BOA, BEO, 3454/259048.
99	 HHStA, Albanien Kart 15, No: 75, Draç 22 Aralık 1908, Yardımcı Konsolos Halla’dan. s. 236-239.
100	 BOA, TFR.I.ŞKT, 164/16361. Belgenin aslı şifreli olduğu için bu bilgi Başbakanlık Osmanlı Arşivi’ndeki özetten 

alınmıştır.
101	 Banu İşlet Sönmez, age, s. 99.
102	 Eminü’l-fetva Mehmed Esad, Ders Vekili Halis, Fatih dersiâmlarından ve Meclis-i Mesâlih azasından İbrahim Ed-

hem, Bayezid dersiâmlarından ve Meclis-i Mesâlih azasından Avni ve Ahmed Cevdet, Fatih dersiâmlarından Meclis-i 
Mesâlih-i İlmiye azasından Tokadi Şakir, Fatih dersiâmlarından ve Meclis-i Mesâlih-i İlmiye azasından Ali, Fatih 
dersiâmlarından Fetvahane’de Prizrenli Hüseyin Cemaleddin, Fatih dersiâmlarından Fetvahane’de Ali Rıza, Baye-
zid dersiâmlarından Fetvahane’de İsmail Hakkı, Fatih mucizlerinden Ergirili Reis Ahmed, Fatih dersiâmlarından 
Fetvahane’de Eyüb, Ali Bahri, Fetvahane’de Trabzonlu Ahmed İslam, Fatih dersiâmlarından Fetvahane’de Ahıskalı 
Ali Haydar, Yakovalı Adem Nuri, Bayındırlı Mehmed Şükrü, Kırımi Murad Şerif, Seyyid Şehri Hasan Fehmi, Kırk-
kiliseli Mehmed Atıf, Âsitaneli Mustafa Şevket, Hersek müfti-i sâbıkı Ali Fehmi, Bayezid dersiâmlarından Mehmed 
Şükrü, Fetvahane’de Tikveşli Ahmed, Fatih dersiâmlarından Fetvahane’de Yenişehirli Ahmed Nuri, Fatih muciz 
dersiâmlarından Fetvahane’de Tavaslı Hafız Hasan, Bayezid dersiâmlarından Fetvahane’de Halil Vehbi … tüccarân-ı 
mutebere vesâire. Bkz. Sırat-ı Müstakim, 28 Safer 1328/25 Şubat 1325, nr. 79, s. 199-200. Bu yazıdan bizi haberdar 
eden Doç. Dr. M. Suat Mertoğlu’na teşekkür ederim.



Arzu Güldöşüren

132

leri ortadan kaldırmak için Arnavutluk’a gönderildiği bilgisi vardır. Avusturya Arşivi’ne ait belge-
lerde ise bunun tam aksine heyetin Arnavutların milli duygularını geliştirmek ve birliklerini sağ-
lamak için hareket ettiği zikredilmektedir. Öte taraftan heyette bulunan kişilerden biri olan Fazıl 
Paşa, heyetin Arnavutların ulusal duygularını yok etmek için faaliyette bulunduğunu zikretmiş-
tir. Vildan Faik Efendi ve bu heyet hem İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin hem de İstanbul’daki Ar-
navut İttihad kulübünün görevlendirilmesiyle Arnavutluk’a gitmiştir. İttihat ve Terakki Cemiyeti, 
Arnavutların Osmanlı’dan ayrılmalarına karşı çıkarken, Arnavut İttihad kulübü muhtemelen Ar-
navutların bağımsızlığından yana bir tavır sergilememekteydi. Buraya kadar anlattıklarımızdan 
da anlaşılacağı üzre Vildan Faik Efendi’nin ve başkanlığında bulunduğu heyetin Arnavutluk’a git-
me sebebi ve oradaki faaliyetleri hakkında kaynaklarda birbirleriyle çelişen birtakım ifadeler yer 
almaktadır. Buna sebep hem bu heyeti gönderen cemiyetlerin ve hem de heyette yer alan kişilerin 
farklı amaçlar ve düşüncelerle Arnavutluk’a gitmesidir. Bu noktada Vildan Faik Efendi’nin Ar-
navut bağımsızlığı hakkında ne düşündüğü sorusunu onun yaşamını ve faaliyetlerini göz önüne 
alarak cevaplamamız gerekmektedir. Sekiz yaşından vefatına kadar geçen süredeki hayatını, dev-
lete yaptığı hizmetleri ve İttihad ve Terakki Cemiyeti ile yakın münasebetini düşündüğümüzde 
Arnavut bağımsızlığına taraftar olmasının çok düşük bir ihtimal olduğu düşüncesindeyiz.103

Vildan Faik Efendi’nin Meşrutiyet’i anlatmak için gittiği Arnavutluk’ta 1908 yılında çekildiği tahmin 
edilen fotoğrafı. Fotoğraf torununun oğlu Vildan Yaşar Duracan Beyefendi’den temin edilmiştir.

103	 Nitekim Vildan Faik Efendi’nin torunu Fatma Seniha Hanım’ın oğlu Vildan Yaşar Duracan Beyefendi, ailede anlatıl-
dığı üzre büyük dedesinin Arnavutluk’a isyanı bastırmak için gittiğini bize aktarmıştır. 



Arnavutluk’tan İstanbul’a Bir Alim Portresi: Debreli Vildan Faik Efendi

133

7. Arnavutların Alfabe Meselesi

İttihad ve Terakki Cemiyeti bir süre sonra Arnavut örgütlenmesini denetim altına almaya 
ve İslam ile Osmanlılığa bağlanan yeni bir Arnavutluk inşa etmeye yönelmiştir.104 Bunun neti-
cesinde Meşrutiyet’in ilanından sonraki hemen her yıl Arnavutluk’ta ciddi olaylar çıkmıştır. İtti-
hatçı hükümetler bu isyanları bastırmakla uğraşmış, bu sırada yapılanlar Arnavutları İttihad ve 
Terakki’den iyice uzaklaştırmıştır. Merkezileştirme politikaları, askerlik, vergi  konuları, Arnavut 
harfleri konusunda açıkça Arap harflerini savunanların tarafını tutması gibi nedenlerle İttihad ve 
Terakki Arnavut aydınlarının, bir kısım Arnavutların desteğini kaybetmiştir.105 Neticede Arna-
vutlar ile Jön Türkler arasında bir nüfuz mücadelesi ortaya çıkmıştır. Rejim değişikliğini izleyen 
aylar içinde Arnavutça eğitimin okullara sokulma denemesi nedeniyle patlak veren alfabe sorunu 
bu mücadeleyi iyiden iyiye gözler önüne sermiştir.

İttihat ve Terakki Cemiyeti üyelerinin önemli bir bölümü için imparatorluktaki gayr-i Müs-
lim unsurların sadakatine artık güvenilemezdi bu sebeple Müslümanlar arasında birliği sağlamak 
hayati bir önem kazanıyordu. Bu aşamada güçlendirilmesi gereken temel bağ İslam’dı. Artık bazı 
Müslümanlara göre Latin alfabesinin kullanılması kabul edilemezdi. Bu yeni politika İttihad ve 
Terakki’yi Arap alfabesini öne çıkarmaya itti.

Latin alfabesi taraftarları ise Arnavutluk’u öne çıkarma eğilimindeydiler. Bunlar Arnavut/
Türk farklılığı kavramını sık sık gündeme getiriyorlar, Arap alfabesine de olumsuz manada Türk 
alfabesi diyorlardı. Arap alfabesi taraftarlarının öne çıkardıkları ilk kimlik Müslüman kimliğiydi. 
Latin alfabesi taraftarlarının büyük bir bölümü Osmanlılık ve Arnavutluk içine İslam’ın eklen-
mesine nasıl karşı çıkıyorlarsa Osmanlılık ile Türklük arasında yapılan her türlü karışımı red-
dediyorlardı. Arnavutlar ile Türkler arasındaki farklılığın altını çizmeye gayret ediyorlardı. Arap 
alfabesi taraftarlarının en uç tarafında ise Arnavutluk ile Türklük Osmanlılık içinde eritilip kay-
naştırılıyordu. Arap alfabesi taraftarları alfabe değiştirmenin din değiştirmek manasına geldiğini, 
Latin harflerini kullanmanın İslam’dan çıkmak demek olduğunu iddia ediyorlardı.106 Müslüman 
din adamları arasında da Latin alfabesinin kullanılmasının İslam’dan çıkmak ve dinsizlik olarak 
görenler vardı.  Müslümanlar için tek alfabe vardı o da Kurʼan alfabesi olan Arap alfabesiydi.107

II. Meşrutiyet’in ilanıyla Arnavut dilinde yazı yazılmasına izin verilmiş olsa da Arnavut okul-
larının ve standart bir alfabenin yokluğu bu yönde gelişme sağlanmasını engellemiştir. Ancak 
Arnavut kulüpleri kısa bir süre sonra Arnavutluk’un çeşitli yerlerinde okulların açılmasını sağ-
lamıştır. Sıra alfabe meselesine gelmiş, Arnavutların kullanacağı alfabenin kararlaştırılması için 
14-22 Kasım 1908 tarihleri arasında Manastır’da bir kongre toplanmıştır. Kongrenin amacı alfabe 
sorununu çözmektir. Bu adım aynı zamanda Arnavut ulusal birliğinin sağlanması açısından da 
önemli bir dönüm noktasıdır. Bu sayede kuzey ve güney Arnavutluk arasında bütünlüğün sağ-

104	 Nathalie Clayer, age, s. 479.
105	 Bilgin Çelik, age, s. 177. 1909 yılı ortalarından itibaren meclisteki Arnavut mebuslar muhalefet saflarına katılmıştır. 

Cemiyetin, bekledikleri kültürel siyasi talepleri karşılamaması hatta hükümetin merkezi yapıyı güçlendirme çabası 
içine girmesi yollarının ayrılmasının en önemli nedenlerinden olmuştur. Bk. s. 186.

106	 Nathalie Clayer, age, s. 481-486, 499-508.
107	 Peter Bartl, Milli Bağımsızlık Hareketleri Esnasında Arnavutluk Müslümanları (1878-1912), çev. Ali Taner, Bedir 

Yayınevi, İstanbul 1998, s. 281-282. Ulemanın Arap harflerini desteklediği iddialarına karşılık Hüseyin Cahit, gelen 
telgraflar arasında Latin harflerini destekleyen ilmiye mensuplarının da bulunduğuna dikkat çekmiştir. Bkz. Bilgin 
Çelik, age, s. 291.



Arzu Güldöşüren

134

lanması için bir ilerleme kaydedilebilecektir. Kongreye İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin temsilcisi 
olarak Debreli Hoca Vildan Efendi, Fazıl Paşa Toptani ve Ohrili Rıza Bey de katılmıştır .108  

Kongrenin sekizinci günü 21 Kasım 1908 Cumartesi yapılan toplantı en kalabalık toplantı ol-
muş ve büyük salon dolduğu için aralarında yetmiş kadar idadi öğrencisinin de bulunduğu bazı 
dinleyiciler için ek oda açılmak zorunda kalınmıştır. İlk konuşmayı, İstanbul’daki Arnavut kulübü 
tarafından delege ve İttihad ve Terakki Cemiyeti tarafından temsilci olarak gönderilen ve ancak 
Perşembe günü Manastır’a varan Debreli Vildan Efendi yapmıştır. Konuşmasında, öncelikle baskıcı 
rejimin yıkılmasıyla yeni bir dönemin başladığını söyleyerek anayasayı övmüş, Arnavut birliğinin 
önemini vurgulamıştır.109  Vildan Faik Efendi konuşmasında, her ulusun kendi dilini yazmak için 
kendi harfleri olduğu gibi kendi işaretlerini de seçme hakkı olduğunu, Türklerin kendi harflerine 
sahip olmayıp, Araplarınkini kullandıklarını belirtmiştir. Yazmak için sağdan ya da soldan aşağıdan 
ya da yukarıdan başlamak hususunda özgür olunduğunu, bunun bir ulusu yukarı kaldırmak için 
bir araç olduğunu, dinin kalbe ait olup herkesin kendi görüşüne sahip olmakta özgür bulunduğunu 
söylemiştir.110 Vildan Faik Efendi’nin konuşmasından bahseden başka bir kaynakta öncelikle onun 
20. yy’ın başındaki ulusal hareketlerde aktif bir rol oynadığı, İstanbul’daki Başkim Kulubü’nün üye-
si olup, 1908’deki Manastır kongresinde temsil ettiği zikredilmiştir. İstanbul alfabesiyle ilgili –leh 
veya aleyhteki- görüşünün kongrede büyük bir öneme sahip olduğu da eklenmiştir. Vildan Faik’in 
Kur’an ilkelerine dayanan görüşlerine “Din ve Kur’an’ın alfabe ile hiçbir ilgisi yoktur” şeklinde yer 
verilmiş, Arnavut dilini öğrenmek için Latin alfabesinin kullanılmasının bir mahzuru olmadığı 
yolundaki fikri de zikredilmiştir. Pratik tarafı göz önünde bulundurduğundan, Latin alfabesinin 
kullanımıyla Arnavutça’yı öğrenmenin daha kolay olacağı görüşüne sahip olduğu ifade edilmiştir. 111

Söz alan diğer konuşmacılar da Osmanlıcı ve Arnavut milliyetçisi bu iki söylemin arasında 
gidip gelmişlerdir. Bu arada Arnavut milliyetçileri için özel bir öneme sahip olan “Müslüman 
Hristiyan kardeşliğine” özellikle vurgu yapmışlardır. Kongreye Vildan Efendi ile birlikte geç katı-
lan İttihad ve Terakki üyesi Fazıl Paşa Toptani ve Ohrili Albay Rıza Bey de bu havanın dışına çık-
mamıştır. Arnavut birlik ve beraberliği söylemini paylaşmışlar ve genelde kongrede hakim olan 
İttihad ve Terakki’ye karşı olumlu yaklaşımı güçlendirmişlerdir.112  Kongrenin sonunda  Latin 
alfabesi ile İstanbul (Fraşeri) alfabesinin, geçiş dönemi için birlikte kullanılması kabul edilmiştir. 
İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin İstanbul kulübünü merkez olarak kabul ettirme girişimine rağ-
men Manastır Arnavut kulübü merkez olarak kabul edilmiştir.113

108	 Banu İşlet Sönmez, age, s. 100-101.
109	  Bülent Bilmez Can, “Arnavut Dil-Ulusçuluğu ve Alfabe Tartışmalarında İlk Zirve 100. Yılında Manastır Kongresi 

(14-22 Kasım 1908)”, Toplumsal Tarih, Kasım 2008, sy. 179, s. 28. 
110	 Bk. Albanien Kart 15, No: 73, Manastır 23 Kasım 1908, Konsolos Postfai’dan, s. 154-155.
111	 Vildan Faik Efendi’nin 1906 yılı boyunca İstanbul Komitesi’nin temsilcisi olarak bazı Arnavut şehirlerinde bir dizi 

konuşma yaptığını, konuşmalarının onun bilgisini, vatanperverliğini ve fesahatini açıkça ortaya koyduğunu söyle-
miştir. Bk. Ramız Zekaj, agt, s. 278-280. 

112	 Bülent Bilmez Can, agm, s. 29. Bu heyetin bir görevi de bölgedeki Arnavut kulüplerini gezerek nasihatlerde bulun-
maktır. Bk. Bülent Bilmez Can, agm, s. 31.

113	  Kongreye İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin temsilcisi olarak Debreli Hoca Vildan Efendi, Fazıl Paşa Toptani ve Ohrili 
Rıza Bey de katılmıştır. Bunlar cemiyetin önceliklerini temsil etmekten ziyade Arnavutlar arsında birlik sağlayacak 
yönde konuşmalar yapmıştır. Bk. Banu İşlet Sönmez, age, s. 101.  İstanbul’daki Arnavut kulübü üyeleri Jön Türklerle 
ortak çalışma yapılması, merkez kulübünün İstanbul olması ve Arnavutluk sorununda temsil hakkının İstanbul 
kulübünde olması fikrini savunmuş fakat kabul görmemiştir. Jön Türklerle açıkça ilişkilerin kesilmemesine özen 
gösterilmiş, fakat merkez kulüp olarak Manastır Başkim kulübü kabul edilmiştir. Jön Türk taraftarları Ohri, Debre, 
Elbasan’da yeni Arnavut kulüpleri açma gayretine girmiş, Arap alfabesi konusunda propagandalara başlamıştır. Bkz. 



Arnavutluk’tan İstanbul’a Bir Alim Portresi: Debreli Vildan Faik Efendi

135

Alfabeyle ilgili tartışmalar sadece Arnavutluk’ta toplanan kongreyle sınırlı kalmamış, son-
raki yıllarda Dersaadet’te de tartışmalar devam etmiştir. Bilfiil alfabe meselesinin içinde yer alan 
Vildan Faik Efendi, konuyla ilgili olarak Arnavut mebuslarına ithafen bir duyuru kaleme almıştır. 
Arnavutça’nın hangi harflerle yazılması gerektiği hususunu ne gazetelerdeki münakaşaların halle-
debileceğini ne de bazı kişilere bu konuda konuşmalarının yakışacağını söylemiştir. Bu meseleyi 
erbab-ı vukufun halletmesi gerektiğinin altını çizmiştir. Bunun için Cuma günü namazdan sonra 
Divanyolu’nda Arnavutların toplandığı kulüpte bir araya gelerek meseleyi müzakere etmeyi uygun 
bulmuştur. Lüzum görüldüğü takdirde diğer görüş sahiplerinden, hükümetten, yardım ve istifade 
etmek üzre aralarında ihtilaf olan iki taraf Arnavut mebuslarının gelmelerini rica etmiştir.114

Bir süre sonra Şeyhülislamlıktan da Latin harflerinin kullanılamayacağını belirten bir fetva 
yayınlanmıştır.115 Ardından Vildan Faik Efendi içinde yer almasa da İstanbul’da bulunan Arnavut 
uleması tarafından Arap alfabesi lehine bir beyanname yayınlamıştır. Buna göre Arnavutların 
Müslüman ve Osmanlı olması dolayısıyla Arap harflerini kullanmalarının dini ve milli bir mec-
buriyet olduğu, manevi ve maddi birçok faydaları olan Arap harflerini yazıda kullanmak gerektiği 
bunun aksi olarak kullanılmak istenen harfleri kabul etmediklerini beyan etmişlerdir.116 İttihad 
ve Terakki Cemiyeti ve hükümet Arap alfabesi lehinde propagandaya hız vermiştir. Arnavutlar 
arasında Arap alfabesini yaymak amacıyla büyük ölçüde dini hiyerarşiyi kullanarak bir ağ oluş-

Bilgin Çelik, age, s. 240-241. Manastır Rus konsolosunun 27 Kasım 1908 tarihli raporunda, Arnavutların bu kongre-
deki asıl hedeflerinin alfabe meselesi olmadığı asıl konunun Arnavutları birleştirmek olduğu ifade edilmiştir. Bütün 
bunlara rağmen Arnavut delegeleri Jön Türkler’e karşı olan tavırlarında hemfikir değildiler. İstanbul’daki Arnavut 
kulübü üyeleri Jön Türkler ve Arnavutların ortak çalışmalarını istiyordu. Arnavut meselesinin merkez kulübü ve 
asıl temsilcileri olarak kendilerinin kabul edilmeleri arzusundaydılar. Neticede temsil hakkı Manastır’daki kulüp 
için kabul edilmişti. Kongre boyunca Jön Türklerle ilişkiyi kesmekten kaçınılmıştır. Görüşmelerin sonunda ise Jön 
Türk taraftarları Ohri, Debre, Elbasan’da yeni Arnavut kulüpleri açma gayretine girmişlerdir. Buralarda da açıkça, 
Arnavutçayı yazmak için Türk alfabesinin kullanılması propagandasını yapmışlardır. Bkz. Peter Bartl, age, s. 281.

114	 Tanin, 14 Muharrem 1328/13 Kanunisâni 1325/26 Ocak 1910, nr. 33-502,  s. 3. Bu ilandan bizi haberdar eden Ali 
Adem Yörük’e teşekkür ederim.

115	 5 Nisan 1910 günü Şeyhülislam, Arnavutluktaki bütün müftülere yolladığı fetvada Arnavut okullarında Latin alfabe-
sinin kullanılmasına müsaade edilmemesini talep eder. Kendisi aynı mealdeki bir resmi yazıyı da Maarif Vekaleti’ne 
yollamıştır. Bkz. Peter Bartl, age, s. 289. Nathalie Clayer, age, s. 492. Dinen ve maslahaten kabul edilebilecek durum-
da bulunmayan ve hiçbir suretle bizimle münasebeti olmayan Latin harflerinin kabul etmek çocukları dinen tahsile 
mecbur bulundukları Arap harfleri yanında Latin harflerini öğrenmeye de mecbur bırakacağından bu durum Arap 
harflerinin bir köşede kalmasına sebep olacağından Latin harflerinin kabulüne ve mekteb-i İslamiye’de tedrisine asla 
cevaz olmadığı belirtilmiştir. Bkz. Sırat-ı Müstakim, 25 Muharrem 1326/13Kanunisâni 1326, nr. 125, s. 351.

116	 29 Muharrem 1328/10 Şubat 1910’da yayınlanan beyannamede ismi bulunan on sekiz kişinin isimleri, Ulemadan 
Adliye müsteşar-ı sabıkı Yakovalı Ali Efendizade Ahmed Şükrü Efendi, muciz Fetvahane İlâmat Müdürü Ergirili 
Ahmed Reis, Fatih muciz hocalarından Prizrenli Zeynelabidin, İlbasan Mebusu ulemadan Ali Bin Mehmed, ulema-
yı benâmdan İşkodralı Hafız İbrahim Hakkı, Fetvahane’de İlâmat-ı Şerʽiyye Mümeyyizi Fatih muciz hocalarından 
Yakovalı Adem Nuri, Fetvahane’de İlâmat Mukayyidi ve Fatih muciz hocalarından Delvineli Şevki, Fatih muciz ho-
calarından İlbasanlı İbrahim Hakkı, Fatih muciz hocalarından İpekli Bayram Sadi, Manastır müftüsü Recep Cudi, 
Fatih dersiâmlarından ve Fetvahane Müsevvidlerinden Ergirili Mehmed Azam, Fatih muciz hocalarından Kavaya-
lı İbrahim Edhem, Fatih dersiâmlarından Abdülcemil, Fatih dersiâmlarından Kalkandelenli İsmail Hakkı, Fatih 
dersiâmlarından Yakovalı Osman Nuri, Fetvahane Müsevvidlerinden ve Fatih muciz hocalarından Prizrenli Hüse-
yin Necmeddin, Fatih dersiâmlarından Pirlepeli Hafız Receb, Fatih dersiâmlarından Debreli Musa Kazım’dır. Bkz. 
Tanin, 1 Safer 1328/29 Kanunisâni 1325/11 Şubat 1910, nr. 518, s.2. 11 Şubat 1910’da Tanin gazetesinde İstanbul’daki 
Arnavut ulemanın bir bildirisi yayınlanmıştır. Burada Osmanlı ve Müslüman olan  Arnavutlar için Arap harflerini 
kullanıp “yabancı” harfleri reddetmenin dini ve milli bir zaruret olduğu açıklanıyordu. Bildiriye imza atan on altı 
ulemanın çoğunluğu Fatih medresesinde ders veriyordu. Birkaçı dini idarede görev alıyordu. Üç istisna dışına hepsi 
kuzey bölgelerinden, özellikle de Kosova’dandı. Bu bildirgeden kısa bir süre sonra Osmanlı başkentinde başka bir 
Arnavut ulemanın öncülüğünde Arap alfabesini öne çıkarmak amacıyla bir eğitim kulübü kurulmuştur. Bkz. Nat-
halie Clayer, age, s. 489-490.



Arzu Güldöşüren

136

turulmuştur. Bu amaçla 1910 yılının başında İttihat ve Terakki Cemiyeti güdümünde İttihad-i 
Osmani Arnavut Maarif Mahfili adı verilen bir kulüp kurulmuştur.117

Vildan Faik Efendi, Manastır kongresine İttihat ve Terakki ile Arnavut İttihad kulübünün 
görevlendirmesiyle gitmiştir. Bu durumda öncelikle İttihad ve Terakki Cemiyeti’nin görüşünü 
savunması ve Arap alfabesi taraftarlığında bulunması gerekir. Avusturya Arşivi’nden elde edilen 
belgelerde açıkça Latin alfabesinin kullanılabileceğini söylemese de Türklerin kendi harflerine sa-
hip olmadıklarını ve de alfabenin ulusu ayağa kaldırmak için bir araç olduğunu ifade etmesi onun 
Latin harflerinin kullanımına onay verdiğini göstermektedir. Nitekim Arnavutlukla ilgili bir tez 
çalışmasında Latin harflerinin kullanımına cevaz verdiği zikredildiği gibi Arnavut alfabesinin 
savunucusu olarak da zikredilmiştir. 

8. Fahri Azalık Görevi 

Yerine getirdiği ilmî görevlerinin dışında, Üsküdar’da teşekkül eden livâ merkezi meclis ida-
resine seçilmiş ve burada fahri azalık yapmıştır. Mutasarrıfların başkanlığında toplanan ve istişare 
niteliği bulunan liva meclisi idaresi mutasarrıfın havale ettiği evrak hakkında mütalaasını beyan 
ederdi. Meclisin tabii üyeleri mutasarrıf, naib, muhasebeci, tahrirat müdürü,  nafia mühendisi, 
ziraat memuru, müftü ve gayr-i Müslim cemaatlerin ruhani lideriydi. Ayrıca dört yıl müddetle 
görev yapmak üzere seçilen dört üyesi daha vardı ki Faik Efendi bu üyelerden biri olmalıdır.118

9. Ölümü

Hayatının büyük kısmını talebe yetiştirmekle ve eser telif etmekle geçiren Vildan Faik Efen-
di, üç ay devam eden hastalığının sonucunda 12 Zilhicce 1343∕4 Temmuz 1341’de119 (4 Temmuz 
1925) Cumartesi gecesi120 Üsküdar’da Hâce Hesna Hatun mahallesi, Servilik caddesi 15 numa-
radaki121 evinde vefat etmiştir.122 Kabri Karacaahmet Mezarlığı 8. Ada A bölümünde,123 mezar-
lık yoluyla -içinde Ebülulâ Mardin’in de mezarının bulunduğu- Turşucuzade sofası arasındadır. 
Mehmet Âkif Ersoy ile Vahyi Efendi Karacaahmet’te kabirler arasında -mezar taşlarını okuyarak- 

117	 Nathalie Clayer, age, s. 492.
118	 Ali Fuat Örenç, “Mutasarrıf ”, DİA, XXXI, İstanbul 2006, s. 378.
119	 4 Temmuz 1343 (1924) de öldüğü bilgisi için bkz. Mustafa Özel, Vildan Faik, s. 224; Bilal Temiz, agm, s. 314. 4 Tem-

muz 1343 (1927) tarihi için bkz. Murat Sula, agm, s. 132.
120	 Vildan Faik Efendi, Şerh-i Kasîde-i Hemziyye, s. 136.
121	 Ev adresinin Selvilik caddesi No: 5 olarak zikredildiği yer için bkz. Mustafa Özel, “Vildan Faik”, s.224. Hace Hasna 

Hatun mahallesi, Selvilik caddesi olarak zikredildiği bir yer için bkz. Murat Sula, agm, s. 132. Bugün aynı yerde 
Vildan Faik Efendi’nin hanımı Fatma Servet Hanım’ın adının bulunduğu bir apartman bulunmaktadır.

122	 Vefat ilanı: “Üsküdar dersiâmlarından Hâce Vildan Faik Efendi üç aydan beri devam eden hastalıktan tahlîs-i 
girîbân edemeyerek Cumartesi gecesi vefat etmiş ve cenazesi Karacaahmet haziresine defn edilmiştir. Mevlâ rahmet 
eyleye” İkdam, 15 Zilhicce 1343 Salı/7 Temmuz 1341 (7 Temmuz 1925), 10146, s. 3.

123	 “Sultantepesi’ndeki evinde vefat etmiş, vasiyeti üzerine Selimiyye’de Çiçekçi tramvay durak mahalli civarında Selimiy-
ye Dergah-ı şerîfi [şimdi Küçük Selimiye Çiçekçi Camii] karşısındaki hazireye defnedilmiştir. Kabrini hayattayken 
kendisi inşa ettirmiştir”. Bkz. Ebülulâ Mardin, age, II-III, s. 140. Murat Sula, agm, s. 132’de önce Mardin’den hareketle 
yukarıdaki bilgiyi zikretmiş sonra Mardin’in aynı eserin 828’inci sayfasında Vildan Faik Efendi’nin Karacaahmet’te, 
Behceti Konevi Tekkesi kapısı karşısında mezarlık yolu ile Turşucuzade Ahmed Muhtar Efendi’nin kabri arasında med-
fun olduğunu zikretmesinden hareketle Ebülulâ Mardin’in mezar yeri hakkında farklı bilgiler verdiğini söylemiştir. 
Çiçekci Camii aynı zamanda Behceti Konevi tekkesi olduğu için bilgilerde bir farklılık mevcut değildir. Bkz. Necdet İşli, 
“Üsküdar Envanterinden Seçmeler”, Üsküdar Sempozyumu IV, s. 512. Çiçekçi Camii (Küçük Selimiye Camii) Selimiye 
Tekkesi Camii, Pertev Camii ve Behcet-i Konevi Camii isimleriyle de anılır. Mehmet Nermi Haskan, age, I, 142. Kabri-
nin bulunduğu yer Hoca Vildan Efendi Sofası olarak geçmektedir. Burada Şevval 1330 (Eylül-Ekim 1912)’de vefat eden 
kızı Emine Tayyibe Hanım da medfûndur. Bkz. Mehmet Nermi Haskan, age, II, S. 814; 940.



Arnavutluk’tan İstanbul’a Bir Alim Portresi: Debreli Vildan Faik Efendi

137

dolaşırken mezarına tesadüf etmişler ve birer Fatiha okumuşlardır.124

Mezar taşında Arapça şu ibare yazılıdır:

İnnî lâ esîku illâ birahmetike er-râkıd’ül-hâfik fi hâze’l-merkadi’l-ermed Molla Vil-
dan Faiku’l-âfîk, berred’allahü madca‘ahu ve nevvere mehce‘ahu sene 1343 fi 12 Z125

Vefatından sonra -1 Mart 1301 (13 Mart 1885)’den 15 Eylül 1334 (15 Eylül 1918)’e kadar- 33 
sene 6 ay 15 gün devam eden memuriyetinden dolayı eşi Servet hanıma 4 Temmuz 1341 (4 Tem-
muz 1925) tarihinden itibaren 403 kuruş eytâm maaşı bağlanmıştır.

10. Eserleri

Vildan Faik Efendi, Tefsir, Fıkıh, Arap Edebiyatı, Arap Dili ve Tasavvuf alanında eserler kale-
me almıştır. Kimi zaman bulunduğu görevler ve okuttuğu dersler için de kitaplar yazmıştır. Aske-
ri Rüşdiyelerdeki Arapça muallimliğinin eseri olarak Sarf ve Nahivle ilgili iki kitap telif etmiştir. 
Medreselerdeki Tefsir müderrisliğin tezahürü olarak bazı surelerin müstakil tefsirini yaptığı gibi, 
Tefsir usulüyle ilgili bir eser de kaleme almıştır. Huzur derslerindeki takrirlerini de kitap haline 
getirmiştir. Fıkıh sahasındaki eserlerini Namaz ve Oruç meselelerine ayırmıştır. Arap Edebiyatı-
na olan ilgisi sebebiyle bu alandaki bazı eserleri şerh ettiği gibi, Hz. Muhammed’in mübarek va-
sıflarını tarif eden bir hilye-i nebeviye ile onun doğumunu ve mucizelerini anlatan Aziz Mahmud 
Hüdai’nin kaleme aldığı, Mehmed Gülşen Efendi’nin tercüme ettiği bir risaleyi de şerh etmiştir. 
Onun bir diğer eseri medreseler için kaleme aldığı ıslahat programıdır. Bu risâlenin gerek Islâh-ı 
Medâris Nizâmnâmesi’nin ve gerekse Dâru’l-Hılâfeti’l-Aliyye Medresesi’nin Talimâtnâmesi’nin 
hazırlanmasında etkili olan metinlerden biri olduğunu düşünüyoruz. Bu durum ıslâh risâlesinin 
önemini bir kat daha artırmaktadır.

Eserlerinin bir kısmı matbu bir kısmı yazma halinde bulunan Vildan Faik Efendi yazma 
eserlerinin çoğunu Hüdai Kütüphanesi’ne126 bağışlamış, bazı eserlerinin sonunda bunu kendisi 
ifade etmiştir. Kütüphaneye adını veren Aziz Mahmud Hüdai hazretlerinin Celveti tarikatinin 
kurucusu olması, zikredildiği üzre Aziz Mahmud Hüdai hazretlerinin bir eserini şerh etmesi127 ve 
Meclis-i Meşâyih tarafından Nasuhi Dergahı’nda vaaz vermekle görevlendirilmesi –vazifelendiri-
lenler sufiyedendi- Celveti tarikatine intisap ettiği düşüncesini akla getirmektedir.128

124	 Eşref Edib, Mehmed Âkif Hayatı Eserleri ve Yetmiş Muharririn Yazıları, Sebilürreşad Neşriyatı, İstanbul 1960, s. 323-
324. Vaiz Cemal Öğüt, şahsen tanıdığı Vildan Faik Efendi’nin fazilet ve ilim sahibi, orta boylu, şişmanca temiz ve 
güzel giyinir, vakar ve haysiyetini muhafaza eder, herkesin teveccühüne mazhar olmuş bir alim olduğunu söylemiş 
ve vefatını bir kayıp olarak görmüştür. Bkz. Semiha Omay, age, s. 62.

125	 Behceti İsmail Hakkı el-Üsküdarî, Merâkid-i Mutebere-i Üsküdar, haz: Bedi N. Şehsuvaroğlu, Türkiye Turing ve 
Otomobil Kurumu, İstanbul 1976, s. 64 ve Ebülulâ Mardin, age, II-III, s. 829’da bu ibare kayıtlıdır. Mardin Arapça 
ibarenin tercümesini “Ben, şüphe yok ki, ancak Allah’ın rahmetine güvenirim. Bu tozlu, topraklı uyku yerinde yatan, 
âlemden üfûl eden Molla Vildan Faik’tir. Allah, yattığı yeri serinletsin ve kabrini ışıtsın” olarak vermiştir. Üsküdarî 
yukarıdaki ibarenin altında -mezar taşı ibaresi olarak gözükse de şu anda mezar taşında yer almayan- “Huzur ders-i 
şerifi mukarrirlerinden ve Üsküdar dersiâmlarından ve fuhulîn-i kirâm ve ulema-i benâmdan, fazıl-ı nihrîr Debreli 
müşarünileyh Vildan Faik Efendi hazretleri, rahimehullahu rahmeten vâsia” ifadesine yer vermiştir. Bk. age, s. 64.

126	 Daha önce ayrı bir kütüphane olarak faaliyet gösteren Hüdai Kütüphanesi tekke ve zaviyelerin kapatılmasından 
sonra Üsküdar Hacı Selim Ağa Kütüphanesi’ne ilhak edildiği için kitaplarının büyük bölümü bugün bu kütüphanede 
bulunmaktadır.

127	 Tercüme ve İzahlı Ahvâlü’n Nebî (Hacı Selim Ağa Kütüphanesi, Hüdai Efendi Bölümü d.n. 628) adlı risaledir ki eser-
leri kısmında bahsedeceğiz.

128	  ildan Faik Efendi tarikat çevrelerine uzak bir şahıs değildi. Nitekim Ebülûla Mardin, onunla ilgili hazırladığı hal 



Arzu Güldöşüren

138

A. Matbu Eserleri:

1- Esrârü’s-Savm, İstanbul, Ahter Matbaası, 1315 (1897-1898), 40 s. Fıkıh ilmiyle ilgili olan 
eser bir mukaddime ve iki fasıl halinde tertip edilmiştir. Orucun faziletlerinden bahsedilen mu-
kaddime kısmı İhyâu Ulûmi’d-din’den, oruçla ilgili meselelerin anlatıldığı birinci fasıl Muhtâr ve 
Dürer gibi itibarlı fıkıh kitaplarından, orucun sırlarından bahsedilen ikinci fasıl ise yine İhyâ’dan 
ve İmam Şa‘rânî’nin  Levâkıhu’l-envâr isimli kitabından tercüme edilerek yazılmıştır. Orucun fa-
ziletlerine nail olabilmek için şurût-u zâhiriyyesini ve şurût-u bâtıniyyesini bilmek gerektiği be-
lirtilmiş, sekiz mebhastan meydana gelen birinci fasılda orucun şurût-u zâhiriyyesi, ikinci fasılda 
ise şurût-u bâtıniyyesi anlatılmıştır. Eserin girişinde devrin padişahı Abdülhamit’ten övgü dolu 
ifadelerle bahsedilmiştir. Vildan Faik Efendi 8 Teşrinisani 1313 (20 Kasım 1897)’de eserin basıla-
bilmesi için izin istemiş. 18 Teşrinisani’de/4 Receb 1315 (30 Kasım) tedkik edilmek üzere Şeyhü-
lislamlığa gönderilmesine karar verilmiş, 30 Kanunievvel 1313/18 Şaban 1315 (1 Ocak 1898)’de 
Şeyhülislam Mehmed Cemaleddin Efendi tarafından eserin basılması münasip bulunmuş ve aynı 
tarihte ruhsatname verilmesine karar verilmiştir.129

2- el-Kavlü’s-sâbit fî kazâi’l-fevâid, İstanbul, Matbaa-i Osmâniye, 1310 (1892-1893), 46 s. Eser 
Fıkıh ilmiyle ilgili olup dört kısım halinde tertip edilmiştir.130 Kitabın ilk bölümü olan Mukad-
dime kısmında namazın faziletlerinden bahsedilmiş, bu kısma İhyâ u Ulûm, Mişkâtü’l-envâr ve 
Câmiu’l-ezhâr adlı eserlerden namazın faziletleri ile ilgili seçilen birkaç hadîs-i şerîfin tercümesi de 
konulmuştur. Bundan sonra Bab başlığı altında vaktinde kılınmayan namazların kazası meselesine 
girilmiş, Hindiye, Tatarhâniyye ve Dürrü’l-Muhtâr gibi muteber fıkıh kitaplardan bu namazların 
nasıl eda edileceğiyle ilgili kısımların önemli bir bölümü tercüme edilmiştir. Fasıl’da babda yer alan 
müteferrik konular ele alınmış, Hatime ise ölüden namazın düşmesi meselesine ayrılmıştır. 

3- Teshîlu’s-sarf, İstanbul, Mekteb-i Harbiye-i Şâhâne Matbaası, 1317 Mart (1901 Mart-
Nisan), 152 s. 1. tab131 Vildan Faik Efendi’nin kapağında Koca Mustafa Askeri Rüşdiyesi Arapça 
muallimi olarak kayıtlı olduğu kitap, sarf ilmine dair olup Askeri Rüşdiye mekteplerinin132 birinci 
sene talebelerine okutulmak üzere Meclis-i Maarif-i Askeriye tarafından kabul olunmuştur. Ki-
tapta Mukaddime’den sonra herhangi bir başlık verilmeden derslere ve bablara geçilmiştir, açıkça 
belirtilmiş olmasa da burası birinci kısım olmalıdır. İkinci kısım bahislere ve derslere, üçüncü 
kısım da yine derslere ayrılmakta, her ders birtakım örnekler ve alıştırmalarla izah edilmektedir. 
Eserin sonunda Kamus’dan lügat bulmanın usulüyle, hata ve sevab cetveli de bulunmaktadır. 

Risalenin başında “Muallimîne Tenbihat” adlı altında muallimlerin bu kitaptan ne şekilde fay-

tercümesi için Üsküdarlı Şeyh Hayrullah Taceddin Efendi’nin 19.4.1954 tarihli mektubunda verdiği bilgileri kullan-
mıştır. Bu hadiseye başka bir örnek Prof. Dr. Süheyl Ünver’in naklettiği bir hatıradadır: Bir gün bir mecliste Galata 
Mevlevihanesi şeyhi Ahmed Celaleddin Dede, bir mesele üzerine mütalaasını bildirmiş. Orada hazır bulunan Vil-
dan Faik Efendi, Celaleddin Dede’nin fikrine itiraz etmiş, Şeyh Efendi buna karşılık ‘olabilir’ cevabını vererek sözü 
kısa kesmiştir. Bir müddet sonra bir gün sokakta karşılaşmışlar, Vildan Efendi Şeyh Efendi’ye, “Geçen gün sizinle 
aramızda böyle bir konuşma olmuştu, siz benim mütalaama karşı ‘olabilir’ demiştiniz, halbuki ben meseleyi tedkik 
ettim, sizin görüşünüz doğru imiş demesi üzerine Şeyh Efendi yine ‘olabilir’ diye sözünü kesmiş, Vildan Efendi 
tekrar ‘ne için yine olabilir’ dediniz diyince Şeyh Efendi: ‘İşte sizinle farkımız budur. Siz mücadeleyi seversiniz, ben 
hata etmiş olabilirim’ demekle yetinmiştir. Bk. Semiha Omay, s. 29, 62.

129	 BOA, MF.MKT, 379/46.
130	 Bu eserin 1307’de yapılan tabı için Maarif Nezareti’nin 153 numaralı ruhsatnamesinin haiz olduğu bilgisi verilmiştir. 

Bk. Semiha Omay, age, s. 30.
131	 Eserin Dokuz Eylül Üniversitesi İlahiyat Fakültesi’nde bulunan nüshası 1318 (1902-1903) tarihlidir. Bu kitabın 2. tabı olabilir. 
132	 Koca Mustafa Paşa Askeri Rüşdiyesi için yazıldığı bilgisi için bkz. Mustafa Özel, “Vildan Faik”, s. 224.



Arnavutluk’tan İstanbul’a Bir Alim Portresi: Debreli Vildan Faik Efendi

139

dalanacakları ve talebeye okuturken nasıl bir yol takip edecekleri anlatılmıştır. Bazı derslere küçük 
harflerle haşiyeler ilave edilmiş, ancak muallimler büyük harfle yazılan kısımların tedrisinden sorum-
lu tutulmuş, talebenin haşiyelerle meşgul edilmemesi istenmiştir. Kitap ibarelerinin ezberletilmeme-
si, kaidelerin alıştırmalarla örneklerin tahtaya yazılması suretiyle talebelerin zihnine yerleştirilmeye 
çalışılması uygun görülmüştür. Eser, 82 ders olarak tertip edilmiştir. Haftada üç gün ders okunması 
sebebiyle toplamda 180 ders yapılması gerektiğinden -oysa kitap 82 ders olduğundan- imtihandan 
iki, iki buçuk ay önce biteceğinden kitabın bir kere daha devredilmesi uygun bulunmuştur. Dersler 
daha önceden takrir edildiğinden bu sefer tekrar anlatılmayacak, talebe tahtaya kaldırılarak, konular 
sırasıyla sual edilecek ve anlamadıkları noktalar izah edilerek alıştırmalar yapılacaktır. Her dersten 
sonra genellikle konunun başlığı verilmiş bazen sadece ders denilmiş başlık ayrıca zikredilmemiştir.133

4- Terşîhu’l-kalem fî Lâmiyyeti’l-Acem, İstanbul, Matbaa-i Âmire, 1308 (1890-1891), 132 s. 
Arap edebiyatına ait olan eser İsfahanlı Tuğraî’nin Lâmiyyeti’l-Acem adlı meşhur kasidesine yapıl-
mış Arapça bir şerhtir. Tuğraî, Bağdat’ta yalnızlıktan ümidini yitirdiği bir sırada yazdığı 59 beyitten 
mürekkep olan eserinde devrinin kötü olaylarından şikâyet etmektedir.134 Vildan Faik Efendi eserin 
girişinde Sultan Abdülhamid’i övdüğü gibi, devrin Şeyhülislamı Bodrumlu Ömer Lütfi Efendi ile135 
hocası Alaiyyeli Kara Mustafa Efendi’ye dua etmiştir. Ardından İbn-i Hallikan’dan ve Semʻâni’nin 
Kitabu’l-Ensâb’ından hareketle Tuğraî’nin hayat hikâyesinden kısaca bahsetmiştir. Daha önceden 
yapılan şerhleri uzunluklarından ve ibarelerin asıl incelik noktalarını kaçırmış olmalarından dolayı 
beğenmemiş, bu eserin sebeb-i telifi olmuştur. Eser, tam bir açıklamasını yapmak gayesi yanında 
isteklilere faydasının dokunması ve kendine dua vesilesi olması için de kaleme almıştır. 

5- el-Mevâizu’l-Hısan (fî mâ kurrire beyne yedeyi’s-Sultan), İstanbul, Matbaa-i Hayriye, 1330 
(1911-1912), 80 s. Ramazan’da Padişahın huzurunda tefsir edilen ayetlerden, mukarrir ile muhataplar 
arasında cereyan eden bahislerden teşekkül eden eserde Vildan Faik Efendi’nin huzur derslerindeki 
dört takriri yer almaktadır. Bunlardan birincisi 1327 (1909-1910)’da Hûd suresinin 17. ayetini yedinci 
mukarrir; ikincisi 1328 (1910-1911)’de aynı surenin 32. 33. ve 34. ayetlerini altıncı mukarrir;136 üçün-
cüsü 1329 (1911)’de mezkur surenin 50. 51. ve 52. ayetlerini beşinci mukarrir ve dördüncüsü 1330 
(1911-1912)’de adı geçen surenin 78. 79. ve 80. ayetlerini beşinci mukarrir olarak tefsirinden ibarettir.137 

Kitabın başında “İfade-i Mahsusa” kısmında eserin Sultan Reşad’a takdiminden ve basılma sebe-
binden şu ifadelerle bahsedilmektedir: “bu acizleri dört seneden beri Huzur-ı hümâyûnda Ramazan-ı 
şeriflerde hisseme isabet eden âyât-ı celileyi tefsir ve izaha ve ahkâm-ı Kur’âniye’den istinbât eyle-
diğim fevâid-i siyasiyeye ve Meşrutiyetimizin ne yolda pâyidâr olacağına ve selâmet-i umumiye ve 
muhafaza-i vatan esbâbına dair ve daha nice ahkâm-ı diniyeye müteallik takrirlerim bir kitap şekline 

133	 Bu eserle ilgili hazırlanmış bir yüksek lisans tezi için bkz. Yeliz Çiçek, Vildan Faik’in Teshilü’s-Sarf adlı Eserinin 
Arapça Dilbilgisi Öğretimi Açısından Değerlendirilmesi, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, Gazi Üniversitesi, Eğitim 
Bilimleri Enstitüsü, Ankara 2009.

134	 eş-Şenferâ, el-Büstî, et-Tuğraî, Lâmiyyetu’l-Arab, Unvânu’l-Hikem, Lâmiyyeti’l-Acem, haz: Nurettin Ceviz, Sadi Çö-
genli, Erzurum 2000, s. 61.

135	 Hayatı için bkz. Tahsin Özcan, “Ömer Lutfi Efendi”, DİA, XXXIV, İstanbul 2007, 73-74.
136	 Mustafa Özel, “Vildan Faik”, s. 224’de VII. mukarrir olarak geçmektedir; Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Kütüphanesi Öğüt bölümü 1130’da bulunan nüshada el-Mevâizu’l-Hısan adlı eserin kenarlarına hem tefsir edilen 
surenin kaçıncı ayeti olduğu hem de mukarrirlikleri tükenmez kalemle kaydedilmiştir. Burada da VII. mukarrir 
olarak zikredilmektedir. Öte yandan İstanbul Müftülüğü Şer‘iye Sicilleri Arşivi’nde bulunan 45 numaralı Huzur-ı 
Hümâyûn Müderrisleri Defteri’nde ve Ebülulâ’nın Huzur Dersleri adlı eserinde (I,  s. 556)da bu tarihte VI. mukarrir 
olduğu bilgisi verildiğinden bunu vermeyi uygun bulduk.

137	 Vildan Faik Efendi’nin bu eserinin bazı kısımlarının muhteviyatı için bkz. Semiha Omay, age, s. 30-62.



Arzu Güldöşüren

140

ifrâğ edilerek Huzur-ı hümâyûnda bade’t-tedrîs geçen sene Ramazan-ı şerifde padişah-ı akdesimiz 
Sultan Mehmed Reşad Han hazretlerine bizzat takdim ile mazhar-ı iltifat-ı cihan-derecât-ı padişahîleri 
olmuş idim. Kitabın mündericâtında nef ‘-i umumi hatırası bu defa tab‘ı cihetine fikrimi sevk etmiştir.”

İki mukaddime ile başlayan birinci dersin ilk mukaddimesi Arabça ve Farsça bir münâcât ikincisi 
ise i‘tizâr ve istihlâsdır. Birinci dersin ilk bahsi rüya, ikinci bahis ayetin tercüme ve tefsiri, üçüncü ba-
his isbât-ı sâni‘ ve âfâkî nazariyeler, dördüncü bahis isbât-ı nübüvvet, beşinci bahis Kur’ân-ı kerimin 
fazileti, şâhid ve şâfi olması, altıncı bahis Tevratın dîn-i mübîn-i Ahmedîye şahidliği, yedinci bahis en-
biyanın ve kütüb-i semâviyenin ümmetlerine rahmet olmalarıdır. Birinci dersin hatime kısmı muha-
taplar ile yapılan müzakereden ibarettir. Mukaddime kısmı Arabça bir hutbe ve Farsça bir münâcâtla 
başlayan ikinci dersin birinci bahsi âyetlerin zahiren ve batınen meâni-i celîlesi, ikinci bahis ittihâd-ı 
enbiya ve hisse-i ibret, üçüncü bahis adalet hayat-ı ictimâiyyenin ruhudur. Hatime kısmı yine mu-
hataplar ile arasında geçen müzakeredir. Üçüncü dersin mukaddime kısmı  aynı şekilde Arabça bir 
hutbe ve Farsça münâcât ile başlamakta, birinci bahis âyetlerin tefsiri ile tercümesinden, ikinci bahis 
istinbât-ı ahkam ve hisse-i ibretten ibaret olup, dört meseleye ayrılmış; birinci mesele birinci hitap, 
siyasi memurların belde lisanına vukûflarının lüzumu, ikinci mesele ikinci hitap, suretlerin şerʽân 
memnû‘iyeti, üçüncü mesele üçüncü hitap, memurların matlûb olması, dördüncü mesele dördüncü 
hitap, tâib-i sahihin saadet-i mutlakaya ermesinden bahsedildikten sonra üçüncü bahiste hayat-ı me-
deniyenin düşmanlarının kimler olduğu anlatılmıştır. Hatime, muhataplar ile arasında geçen müza-
kereden ibarettir. Dördüncü dersin mukaddime kısmından sonra dersin mevzularının özeti yapılmış, 
birinci bahiste âyetlerin tercüme ve tefsiri, ikinci bahis bir arif-i Muhammedînin hisse-i ibreti tasvir 
ve takriri, üçüncü bahis hayat-ı insaniyenin şekl-i güzârisi, dördüncü bahis İnsan hayatından ne ister, 
hatime  muhata ile mübâhasesinden ibarettir. Bu ders Mevizâ der-Tefsîr-i [ve câehu kavmuhu yuhraûne 
ileyhi] adıyla Süleymaniye Kütüphanesi, Yazma Bağışlar Bölümü 65 numarada kayıtlı olan 14 sayfalık 
eserin aynısıdır, ondan farkı matbu halde bulunmasıdır. 138 Eser dua-i beliğ ile bitmektedir

B. Yazma Eserleri:

1- Medrese Hatıraları [Islahat Nizamnâmesi], Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Kütüp-
hanesi, Yazmalar Bölümü, nr. 239, 14 s. Vildan Faik Efendi’nin medreselerin ıslahı ile ilgili olarak 
25 Teşrinisânî 1325 (8 Aralık 1909)’da kaleme aldığı risaledir. Faik Efendi’nin hazırlamış olduğu bu 
ıslahat programı medreselere yeni bir nizam vermek amacıyla 1 Ekim 1914 (20 Zilkade 1332/27 Ey-
lül 1330)’da ilan edilen Islâh-ı Medâris Nizâmnâmesi’nin önemli kaynak metinlerinden biri olduğu 
gibi yeni medrese teşkilatlanmasına etki eden bir eserdir. Islah programı bir   nizamnâme şeklinde 
ve üç kısımdan mürekkep olarak teşkil edilmiştir. Eser bir tetkikle yayınlanmıştır.139

2- Teshîlu’n-Nahv, Hacı Selim Ağa Kütüphanesi, Hüdai Efendi Bölümü, d.n. 1631, 29 v. 

138	 Risâle, Arapça bir giriş ve mesneviden bir münacaâtla başlamış sonrasında dersin mevzularının özeti yapılmıştır. Dört 
derse ayrılan eserin birinci kısmının başlığı “Mana-yı Münîf-i Ayet-i Celîle” olup Hud suresinin 78-79-80. ayetlerinin 
tercüme ve tefsiri yapılmıştır. “Hisse-i İbret” adını taşıyan ikinci derste Bir arif-i Muhammedînin hisse-i ibreti tasvir 
ve takriri anlatılmış, üçüncü derste “Hayat-ı İnsaniyyenin Şekl-i Güzârîsi” başlığı altında “İnne’l-insane hulika helû‘an” 
ayet-i celîlesinin tefsiri verilmiş, “İnsan Hayatından Ne İster” adlı dördüncü derste ise “Men amile sâlihan min zekerin 
ev ünsâ” ayetinin tefsiri yapılmış, sonrasında muhataplarla olan soru ve cevaplara yer verilmiştir.  Risâle, yukarıda zik-
redildiği üzere el-Mevâizu’l-Hısan adlı kitabın dördüncü dersinin aynısıdır. Ondan farkı talik hattıyla, müellif tarafın-
dan kaleme alınmasıdır. Ayrıca el-Mevâizu’l-Hısan’da geçen mevzu-i evvel, mevzu-i sâni, mevzu-i sâlis, mevzu-i râbi, 
el-mübâhesetü’l-câriyetü maa’l-muhatabîn gibi konu başlıklarıyla beyit, şiir, mesnevi gibi ara başlıklar yer almamıştır. 

139	 Arzu Güldöşüren, “Bilinmeyen Bir Medrese Islahatı Metni ve Değerlendirilmesi”, Dîvân Disiplinlerarası Çalışmalar 
Dergisi, (2011/2), 31, s. 201-220.



Arnavutluk’tan İstanbul’a Bir Alim Portresi: Debreli Vildan Faik Efendi

141

Nahiv ilmine ait olan eser, kapağında da ifade edildiği üzre Meşrutiyet’ten önce Askeri Rüşdi-
ye Mektepleri’nde okutulmak üzere telif, talebe tarafından da istinsah edilmiştir. Kitap 25 derse 
ayrılmış,140 birinci derste Nahiv ilminin tarifi, mevzuu ve faydası anlatılmış, sonraki derste “âmil” 
bahsine geçilmiş, âmil lafzî ve manevî olmak üzere ikiye, lafzî de semaî ve kıyasî olarak yine iki 
kısma ayrılarak anlatılmış, bundan sonra sırasıyla “ma‘mûl”, “fail”, “ma‘mûl”, “mansub”, “mefu-
lün fih”, “mefulün me‘ah”, “müstesna”, “ma‘mûl-i mücerred”, “ma‘mûl-i meczum”, “ma‘mûlun bi’t-
teb‘iyye”, “edevât-ı atf ” ve “irâb” bahisleri anlatılmıştır. Derslerin bir kısmından sonra tatbikat adı 
altındaki başlıkta konu ile ilgili örnekler de verilmiştir.

3- Tebyînu’l-edevât fî-mâ verede fî’l-Kurâni mine’l-kelimât, Hacı Selim Ağa  Kütüphanesi, 
Hüdai Efendi Bölümü, d.n. 123, 1336 (1917-1918), 28 s. Kur’an edatlarını bilmenin önemine 
“Edevât-ı Kur’aniye mevâki‘in ihtilafıyla mânaca muhtelif ve mevâki hasebiyle ihtilâf-ı kelâm ve 
istinbât-ı ahkâm edileceğinden edevât-ı Kur’aniye’ye marifet mühimmât-ı matlûbedendir” (s. 1) 
sözleriyle işaret eden Vildan Faik Efendi, bu mevzuya dair hakikatleri yazmanın büyük bir vu-
kuf gerektirdiğinden bahsetmiş, eserini İmam Suyuti’nin İtkân adlı kitabından ihtisaren tercüme 
ederek, alfabe harfleri üzerine tertip etmiştir. Risâlede edatların harflere, isimlere, fiillere ve zarf-
lara benzeyen türlerinin tamamı anlatılmıştır. Eserin başında ifade edildiği üzre risale iki sebep-
le kaleme alınmıştır. Birincisi müellifin ömrünün sonlarında Allah’ın rızasını kazanma arzusu, 
ikincisi ise tefsir mütâlaasında bulunan erbâb-ı ilme bir hediye-i diniye vermek ve okuyanlar 
tarafından rahmetle yad edilmesine vesile olması düşüncesidir.

4- Nahviyye, Mâlatiyye, Dinâriyye Makâmelerinin Tercümesi ve Şerhi, Hacı Selim Ağa Kütüp-
hanesi, Hüdai Efendi Bölümü, d.n. 1393, 18 s. Toplumdaki eksiklik ve çelişkilere dikkat çekmek 
amacıyla Harîrî tarafından elli makameden ibaret olarak kaleme alınan Makâmât adlı eserden 
bazı makameler, nazım-nesir karışımı olarak anlatılmıştır.141 Ana gayesi insanlara iyi ahlâk tel-
kin etmek olan eserin mühim bir kısmı şiirlerden teşkil edilmiş, ibareler yer yer ayetler, hadisler 
ve darbı mesellerle süslenmiştir. Makâmât gerek sanat bakımından yüksek bir değeri haiz oldu-
ğundan gerekse ibareleri içinden çıkılamayacak derecede müşkil bulunduğundan esere şerh ve 
haşiyeler yazılmıştır. Vildan Faik Efendi de 1310 (1892-1893)’de Arap Edebiyatı ile meşgul iken 
Harîrî’nin makâmelerinden Nahviyye, Mâlatiyye ve Dinâriyye’yi tercüme ve şerh etmiş, daha 
sonra Arap Edebiyatı ile ilgilenenlere bir hediye olmak üzere Hüdai Kütüphanesi’ne bağışlamıştır. 
Makâmât herkesin okuyup anlayabileceği bir kitap olmadığından medrese mensupları ulemadan 
birinin fazl u kemalini göstermek için “O Makâmât okumuş bir zattır” ifadesini kullanırlardı.142 

5- Tavdîhu’l-mübhemât fî-mâ verede fî’l-Kurâni mine’l-kelimât, Hacı Selim Ağa Kütüphanesi, 
Hüdai Efendi Bölümü, d.n. 125, 58 s. Tefsir ilmine ait olan ve Arapça telif edilen risale, Suyûtî’nin 
İtkan’ından ve İsmail Hakkı Bursevi’nin Ruhu’l-beyân adlı eserinden istifadeyle tertip edilmiştir. 
Kur’ân-ı Kerim’i okuduğu zaman anlaşılmaz bazı lafızlarla karşılaşan Vildan Faik Efendi, bu du-
rumun sebebinin Kur’ân’dan değil onu okuyanlardan kaynaklandığını, lafızların anlaşılmıyor gibi 
görünmesinin asıl nedeninin dilin inceliği ve Kur’ân’ın o dili iyi kullanması olduğunu ifade etmiş 
ve Kur’ân-ı Kerim’de geçen müphem lafızları açıklamak gayesiyle bu eseri kaleme almıştır. 

6- Tefsîr-i Sûre-i Kâf, Hacı Selim Ağa Kütüphanesi, Hüdai Efendi Bölümü, d.n. 129, 1304 (1886-

140	  24’üncü dersten sonraki ders biraz belirsiz yazılmış olsa da sıralama gereği bunu 25 olarak okuduk.
141	  Hulusi Kılıç, “Harîrî”, DİA, XVI, İstanbul 1997, s. 191.
142	  Hariri, Makâmât, terc: Sabri Sevsevil, MEB, İstanbul, 1952, s. 5, 7, 12.



Arzu Güldöşüren

142

1887), 76 s. Kaf suresinin tefsirinden ibaret olan risâle Arapça olarak kaleme alınmıştır. Vildan Faik 
Efendi, Meşîhat tarafından 1304 Ramazanında (1887 Mayıs-Haziran) Yeni Cami’de halka vaaz ve 
nasihat etmekle görevlendirildiğinde bu surenin tefsirine başlamıştır. Risalede surenin içinde geçen 
kelimeler açıklanarak bunlardan murad edilen mâna izah etmeye çalışılmıştır. Eserin girişinde ifade 
edildiği üzre mânaları açıklarken çeşitli tefsirlerden ve “salihlerin hikâyelerinden” de istifade etmiş-
tir. Nahl Suresini tefsir ettiği eserinde, Peygamber Efendimizin her hutbenin sonunda Kaf suresinin 
tamamını veya bir kısmını tilavet buyurduklarından bahseden Vildan Faik Efendi, camide halka 
vaaz etmekle vazifelendirildiği için bu surenin tefsirini yapmayı seçmiş olabilir.143

7- el-Multekat fî usûli’t-tefsîr, Hacı Selim Ağa Kütüphanesi, Hüdai Efendi Bölümü, d.n. 126, 72 s. 
Tefsir usulü ile ilgili muhtasar bir risâle olan eser, Arapça olarak kaleme alınmış, İmam Suyûtî’nin el-
İtkân’ından ve diğer bazı önemli kitaplardan toplanarak tertip edilmiştir. Risale, yazıldığı yere kadar 14 
“asıl”dan ibaret olup, bazen “asıl”lar “fasıl”lara da ayrılmıştır. Birinci asılda ayetlerin Mekki ya da Me-
deni olmaları hususuna değinilmiştir. İkinci asılda Kuran’ın toplanması ve düzenlenmesi, isimlerinin 
bilinmesi, surelerin düzenlenmesinin tevkifî olarak mı yoksa sahabenin ictihadı ile mi gerçekleştiği 
meseleleri üzerinde durulmuştur. Üçüncü asıl sırasıyla, nüzûlü tekrar eden ayetler, nüzûlü hükmüne 
hükmü nüzûlüne takaddüm eden ayetler, aynı zamanda inen ve ayrı ayrı inen ayetler, meleklerle ve 
melekler olmadan inen ayetlerle ilgilidir. Dördüncü asılda, Kur’ân-ı kerimin Kadir gecesinde Levh-i 
mahfûzdan dünyaya bir kerede indirildiği, Peygamberin hayatı boyunca ise bölümler halinde nazil ol-
duğu anlatılmış, Ehl-i sünnetin Kur’ân’ın indirilmiş olduğu meselesinde görüş birliğinde olduğu, buna 
karşın inzalin anlamı konusunda hemfikir olmadıkları belirtilmiştir. Beşinci asılda vahiy ve onun ni-
teliğinden bahsedilmiş, altıncı asıl iki fasıldan teşekkül etmiş, ilk olarak ayetler arasındaki ilişki daha 
sonra ise surelerin başlangıç ve bitişleri arasındaki münasebetler ele alınmıştır. Yedinci asıl muhatap-
ların çeşitleriyle, sekizinci asıl ayet sonlarındaki fasılalarla ilgilidir. Dokuzuncu asıl üç fasıldan ibaret 
olup birinci fasıl Kur’ân’ın “garîb” kelimelerine, ikinci fasıl Kur’an’da geçen ama Hicaz lehçesinden ol-
mayan kelimelere, üçüncü fasıl Kur’andaki Arapça olmayan kelimelere ayrılmıştır. Onuncu asıl vücûh 
ve nezâir, on birinci asıl Kur’ân’ın irâbı, on ikinci asıl mücmel ve mübeyyen, on üçüncü asıl müşkil, on 
dördüncü asıl ise mübhemât hakkındadır. Faik Efendi risâleyi tamamlayamadan yarım bırakmış, eseri 
yazmaktan vazgeçmesine sebep olarak da Şeyhülislam Mûsâ Kâzım Efendi’yi144göstermiştir.145

8- Kaside-i Münferice Şerhi, Süleymaniye Kütüphanesi, Yazma Bağışlar Bölümü, d.n. 107, 21 v. 

143	 Mustafa Özel, “Nahl∕16 Sûresinin 90. Ayetinin Tefsiri”, C.Ü. İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2006-X∕2, s. 150.
144	 Mustafa Özel, “Vildan Faik”, s. 225-226. Vildan Faik Efendi, müderrislik, muallimlik, huzur dersi muhatablığı ve mu-

karrirliği gibi önemli vazifelerde bulunduğu halde ömrünün sonlarına doğru hoş olmayan bazı muamelelerle karşı 
karşıya kalmıştır. Kendisi el-Multekât fî usûli’t-tefsîr adlı derlemeyi Şeyhülislam Hayri Efendi’nin tayini ile Medresetü’l 
Mütehassisin’de okuttuğunu, İslam milleti için hayırlı bir şahıs olan Hayri Efendi’nin kıymetinin bilinemediğini, İtti-
hatçılıkla suçlandığını fakat onlardan olmadığını, buna delil olarak İttihatçılar tarafından Meşîhat’ten azledilmesini 
ve yerine farmason olan Mûsâ Kâzım’ın getirilmesini göstermiştir. Mûsâ Kâzım ile ilgili fikirlerini de açıklamış, onun 
bu din aleyhine yapacağını yaptığını, Medresetü’l-Mütehassisin’deki hocalık görevinden onun tarafından çıkarıldığını, 
bundan sonra Evkāf Nazırı’nın emriyle Medresetü’l-Vâizîn’de tefsir okutmakla görevlendirildiğini, orada bir müddet 
vazife yaptıktan sonra bunu öğrenen Mûsâ Kâzım’ın Evkāf Nazırı ile görüşerek buradan da çıkarılmasına sebep oldu-
ğunu söylemiştir. Ayrıca o bu yaptıklarıyla da kalmamış, on yıldan beri mukarrir olarak katıldığı huzur derslerindeki 
dördüncü mukarrirliğini yediye indirmiştir. Nitekim -1334 (Temmuz 1916) ve 1335 Ramazanında (Haziran Tem-
muz 1917)’de IV. Mukarrir iken 1336 Ramazanında (Haziran-Temmuz 1918)’de VII. Mukarrirliğe getirilmiştir. Bkz. 
(HHMD), nr. 45; Ebülulâ Mardin, age, I , s. 577, 581, 586. Bütün bunlar ümitsizliğe düşmesine sebep olduğundan bu 
derlemeyi yazmayı yarım bırakmış, kendisini ve Mûsâ Kâzım’ı Allah’a havale etmiştir.

145	 Ahmet Aygün, Cumhuriyet Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü’nde “Debreli Vildan Faik ve Mutefakki Usuli’t-Tefsir” 
adlı yüksek lisans tez çalışmasını hazırlamaktadır. Mustafa Batman, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsünde, 
Osmanlı Dönemi Tefsir Usulü Örneği: Debreli Vildan Faik adlı yüksek lisans tez çalışmasını hazırlamaktadır.



Arnavutluk’tan İstanbul’a Bir Alim Portresi: Debreli Vildan Faik Efendi

143

İbnu’n-Nahvî ismiyle meşhur olan Yusûf b. Muhammed et-Tilimsânî et-Tevzerî tarafından kaleme 
alınan el-Kasîdetü’l Münferice’yi, İsmail Ankaravî, el-Hikemü’l-Münderice fî Şerhi’l-Münferice adıyla 
şerh etmiştir.146 Aynı zamanda Mesnevî şârihi de olan İsmail Ankaravî’nin Türkçe olarak kaleme 
aldığı şerhi inceleyen Vildan Faik Efendi -basılırken bir musahhih alimin elinden geçmemiş olma-
masından olsa gerek- kitabın matbu halinde sayılamaz derecede yanlışlıklar bulmuş, “mevâdd-ı ke-
limattaki sehviyyat-ı mürettibden” başka hatalar da görmüş ve “sebeb-i tahrir” kısmında ifade ettiği 
üzre “tayy-ı zevâid-i fevaid ve terk-i lüzum-ı malâ-yelzem” kaidesince mananın özüyle alakalı en 
lüzumlu gördüğü kısımları seçmiş ve erbâb-ı mütalaanın doğrudan doğruya faydalanabilmesi dü-
şüncesiyle Türkçe olarak bu eseri kaleme almıştır. Kırk beyitten ibaret olan ve “Ey sıkıntı, şiddetlen 
ki, ferahlayasın, kuşkusuz senin (karanlık) gecen, (aydınlık) sabahın gelişini bildirmiştir” beytiyle 
başlayan kasidede genel olarak Allah’a teslimiyet ve güven duygusuna vurgu yapılmıştır. Kasidede 
ifade edilen fikirler çoğunlukla bir ayet ya da hadisten ilham alınarak mısralara dökülmüş, kasideyi 
şerh eden müellifler de şerhlerinde bu hususu belirtmeye özen göstermişlerdir.147 Nitekim risalede 
de konuyla ilgili ayet ve hadislere yer verilmiştir. Kaside şerhinin sonunda 1343 (1924-1925) tarihi 
kayıtlı olup kitabın devamında Risâle fî şerhi hilyeti’n-nebeviyye adlı eserin bir nüshası da vardır.

9- Risâle fî şerhi hilyeti’n-nebeviyye, Süleymaniye Kütüphanesi, Yazma Bağışlar Bölümü, d.n. 
35, 14 s. Vildan Faik Efendi’nin kaleme aldığı mensur hilye-i şerife şerhidir.148 Risalenin girişinde, 
İstanbul’un ekser mescitlerinde, mabetlerinde ve bazı Müslüman evlerinin duvarlarında teberrüken 
asılı bulunan ve zincirleme bir rivayet ile Ali bin Ebi Talib’e (ra) isnad edilen hilye-i nebeviye levha-
larının matbu ve gayr-ı matbu olarak fevkalade güzel bir hüsn-i hatla yazılmaları sebebiyle herkesin 
dikkatini çektiği ifade edilmiş, sonrasında eserin kaleme alınış sebebi zikredilmiştir. Hilye-i nebevi-
ye metinlerinin okunuşunun ve kelimelerin mânasının farklı olması sebebiyle bunlardan hangisinin 
asıl mânaya uygun ve rivayete mutabık olduğunun hadis kitaplarına ve lügate müracaat edilmeden 
anlaşılamadığını belirten Faik Efendi, okuyanları bu kaynaklara müracaat zahmetinden kurtarmak 
gayesiyle hilyenin ayrıntılı bir şekilde şerh ve izahını yapmayı düşünmüş ve 1311(12 Ocak 1894) 
senesinin Receb’inin birinci Cuma gecesi -mübarek Regaib gecesine denk gelen gecede- yazmaya 
başladığı eserini bir haftada bitirmiştir. Şerhe geçmeden önce önemine binaen hilye-i nebeviye lev-
halarının bulunduğu yerde yapılmaması gerekenler sıralanmış, yüksekçe bir yere asmak gibi tazim 
ve hürmet ifasına çalışıldığında ise büyük tesirlerinin görüleceğini eklenmiştir. Bundan sonra lev-
haları evde bulundurmanın, ezberlemenin, mânalarını anlamanın ve üzerinde taşımanın faziletle-
rinden bahsedilmiş, ardından Abbasi halifelerinden Harun Reşid’in taltifât-ı Muhammediye’ye nail 
olduğuna tercüman olan Hakanî’nin beytine yer verilmiştir. 

Risâle fî şerhi hilyeti’n-nebeviyye’nin bir nüshası Kaside-i Münferice adlı risâlenin sonunda bu-
lunmaktadır. Burada yer alan hilye-i nebeviye şerhinin müstakil bir kitap halinde bulunan risâleden 
farkı “İfade” başlığı altındaki kısımdır. İfade kısmında, ilmiye mesleğinde tedris ve tederrüsde bu-
lunduğu sırada Arap şairlerinin ve ediplerinin dini, ahlâki, edebi hutbe ve şiirlerini mütalaa ettiğini 
ve ezberlediğini belirten Faik Efendi, bunları önce müfredat ve mânaca tahlil ve tavzih ile tahrir 
ettiğini daha sonra hafızasına yerleştirdiğini de eklemiştir. Burada dikkat çekici nokta Cumhuriyet 
hükümeti sayesinde herkeste fikrî bir teceddüd uyandığını zikretmiş olmasıdır.

146	 Hüseyin Elmalı, “İbnu’n Nahvi, el-Kasîdetu’l- Münferice’si ve Tercümesi”, D.EÜ. İlahiyat Fakültesi Dergisi, XVI, İz-
mir 2002, s. 38.

147	 Hüseyin Elmalı, agm, s. 41-44.
148	 Hüseyin Gündüz, “Hz. Muhammed Hakkında Yazılmış Hilyeler”, Hilye-i Şerîfe Hz. Muhammed’in Özellikleri, ed. 

Faruk Taşkale, Hüseyin Gündüz, Artam Antik A.Ş. Kültür Yayınları, İstanbul 2011, s. 35



Arzu Güldöşüren

144

10- Şerh-i Kasîde-i Hemziyye, Süleymaniye Kütüphanesi, Yazma Bağışlar Bölümü d.n. 106, 
136 s. Muhammed b. Said Bûsîrî’nin Hz. Peygamber için yazdığı Kasidetü’l-bürde’sinden son-
ra en meşhur eseri el-Kasidetü’l-hemziyye fî medhi’n-nebeviyye olup diğer bir adı Ümmü’l-kurâ 
fî mehdi hayri’l-verâ’dır. Bûsîrî’nin 455 beyitlik kasidesini149 şerh etmeye başlayan Vildan Faik 
Efendi eseri telif ederken, tahlil, mâna ve bazen de mütalaa olmak üzre beyitleri üç başlık altında 
açıklamış, ancak ömrü vefa etmediği için risaleyi tamamlayamamıştır.150 Eserin sonunda kimin 
yazdığını bilmediğimiz “Sahib-i telif üstad-ı muhterem Hoca Vildan Faik Efendi, işbu kasideyi 
şerîfeyi bu beyte kadar tercümeye muvaffak olup hitama resîde olmadan ecel-i mev‘ûduyla 13 
Zilhiccetü’ş-şerife 1343 ve 4 Temmuz 1341 tarihine müsadif yevm-i cumartesi vakt-i fecrinde 
tekmil-i enfâs ederek âzim-i dâr-ı cenân olmuştur. Gafarallâhu lehû ve li-cemî‘i’l-mü’minîn” (s. 
136) notuyla vefatına temas edilmiştir. 

11- Nahl Suresinin 90. ayetinin Tefsiri, Hacı Selim Ağa Kütüphanesi, Hüdai Efendi Bölümü d.n. 
122, 15 s. Eser, Medresetü’l-Vâizin öğrencileri için dört dersten mürekkeb bir şekilde, Türkçe olarak 
kaleme alınmıştır.151 Risalede Nahl suresinin 90. ayetinde yer alan üçü emir üçü de nehy olan “adl” 
“ihsân” “rahm” “el-fahşâ” “el-münker” “el-bağy” kavramlarının tefsiri yapılmıştır. Kavramların önce 
sözlük, ardından da terim anlamları verilmiş, bazen genel bir yorumda bulunulmuş, son olarak da 
işârî bir tefsir yapılmıştır. Sözlük anlamları verilirken Mütercim Asım’ın Kâmûs Tercümesi’nden, 
İsmail Hakkı Bursevî’nin Rûhu’l-Beyân adlı tefsirinden istifade edildiği gibi Kadı Beyzâvî’nin, 
Envâru’t-Tenzîl adlı eserinden de faydalanılmıştır. Ayetin anlam yoğunluğuna ve faziletine işaret et-
mesi bakımından risâlenin başında ve sonunda Abdullah b. Mesud’un bir sözüne de yer verilmiştir.152 

12- Tercüme ve İzahlı Ahvâlü’n-Nebî, Hacı Selim Ağa Kütüphanesi, Hüdai Efendi Bölümü, 
d.n. 628, 81 s. Aziz Mahmud Hüdai hazretlerinin 1046’da (1636-1637) Ahvâlü’n-Nebiyyi’l-Muhtar153 
adıyla Arapça olarak kaleme aldığı, “neş’e-i ruhaniye-i Muhammediye, velâdet, mucizât-ı nebe-
viye ve kıssa-i Mirac” gibi mühim konuları ihtiva eden risalesini Hüdai asitanesi postnişini Meh-
med Gülşen Efendi, umumi bir fayda sağlanması amacıyla Türkçe’ye tercüme etmiştir. Müterci-
min umumi fayda fikrine istinad eden Vildan Faik Efendi de eseri şerh ve izah etmiş, ilavelerde 
bulunmuş, bazı kısımları tafsil etmiştir. Eser tertip edilirken Aziz Mahmud Hüdai hazretlerine 
ait kısım “asıl”, Mehmed Gülşen Efendi’ye ait olan “tercüme”, kendi kaleme aldığı kısım ise “izah” 
başlığı altında verilmiştir. Mehmed Gülşen Efendi’nin eserinin müstakil bir nüshası olmayıp 
onun tercüme ettiği kısım Faik Efendi’nin risalesinin içindedir. Nitekim Faik Efendi, 5 Zilhice 
1339/10 Ağustos 1337 (10 Ağustos 1921)’de eserini bitirdikten sonra Mehmed Gülşen Efendi’ye 
takdim etmiş, o da aynı gün Hüdai Kütüphanesi’ne bağışlamıştır.154 Risalede ilk olarak Nur-i 
Muhammedi bahsine girilmiş, ikinci bahis olarak Peygamber efendimizin doğumundan önce ve 
sonra meydana gelen mucizeler anlatılmış, üçüncü bahiste Mirac meselesine geçilmiş, miracın 

149	 Mahmut Kaya, “Bûsîrî Muhammed b. Said”, DİA, VI, İstanbul 1992, s. 469.
150	 Muhtemelen ciltlenme sırasında 136 sayfadan ibaret olan kitabın sayfaları arasında bir karışıklık olmuş, 95’inci 

sayfadan sonra 113’e atlanmış ve 113’den devamla 136’ıncı sayfaya kadar gelinmiş, 136’dan sonra ise tekrar 96’dan 
başlanmış, 112’de bitirilmiştir. 

151	 Dersi bırakması için emir gelmesi üzerine Medresetü’l-Vâizin’deki görevinden ayrılmak zorunda kalmış ve inzivaya 
çekilmiştir. Buna sebep daha önce de zikredildiği üzre Musa Kazım Efendi ile aralarında geçen bir olaydır. Bkz. 
Mustafa Özel, “Nahl”, s. 139.

152	 Mustafa Özel, “Nahl”, s. 139-151.
153	 Hacı Selim Ağa Kütüphanesi, Hüdai Efendi Bölümü, d.n. 279.
154	 Hacı Selim Ağa Kütüphanesi kayıtlarında eser Mehmed Gülşen Efendi’ye ait olarak gözükse de Vildan Faik Efendi 

tarafından kaleme alınmıştır.



Arnavutluk’tan İstanbul’a Bir Alim Portresi: Debreli Vildan Faik Efendi

145

ruhani mi yoksa cismani olarak mı gerçekleştiği üzerinde durulup, hem ruhani hem de cismani 
olarak gerçekleştiği ifade edilmiş, son olarak Peygamberimizin mucizeleri bahsine geçilmiş ve 
burada en büyük mucize olarak Kurân-ı Kerîm gösterilmiştir.155 

C. Makaleleri

1. “Devr-i İstibdâtta Söylenmiş Bir Müsâmere-i Semâviye”, Beyanu’l-Hak, aded 3, 23 Rama-
zan 1326-6 Teşrinievvel 1324, s. 16.

2. “Bir Sada-yı Hâtifî”, Beyanu’l-Hak, aded 4, 30 Ramazan 1326-13 Teşrinievvel 1324, s. 65.

3. “Kerem, Semâhat, Sahâ, Cûd”, Beyanu’l-Hak, aded 5, 7 Şevval 1326-20 Teşrinievvel 1324, s. 88-89.

Kaynaklar

Başbakanlık Osmanlı Arşivi

BEO, 3435/257621; 3440/257935; 3450/258704; 3454/259048.

MF.MKT, 379/46; 576/48.	

 Ruus Defteri, nr: 241.

TFR.I.ŞKT, 164/16361.

Y.MTV, 290/50; 302/93; 313/7 .

 ZB, 623/112.

Emekli Sandığı Arşivi (Ankara)

Mülki Tasnif, nr. 42194.

İstanbul Müftülüğü Şer‘iye Sicilleri Arşivi

Huzur-ı Hümâyûn Müderrisleri Defteri (HHMD), nr. 45

Sicill-i Ahval Dosyası, nr. 3591.

Tarik Defterleri (TD), nr. 4, 5, 6, 10, 11, 12, 13, 14, 15.

Haus-, Hof- und Staatsarchive (Avusturya)

Albanien Kart 15, No: 73, Manastır 23 Kasım 1908; Albanien Kart 15, No: 75, Draç 22 Aralık 1908.

Gazete, Salname ve Dergiler

Ceride-i İlmiye, II, sy. 14, Şaban 1333, sy. 15, Ramazan 1333, V, sy. 48, Zilkade 1337.

İkdam, 15 Zilhicce 1343 Salı/7 Temmuz 1341, nr. 10146.

İlmiye Salnamesi, Matbaa-i Âmire,  Dâru’l-Hılâfeti’l-Aliyye 1334.

155	 Bu eserle ilgili olarak Doç Dr. Gülgûn Uyar’ın danışmanlığında bir tez çalışması hazırlanmıştır. Tezin birinci bö-
lümünde ilk olarak eserin nüshaları, müellifi, müstensihi, mütercimi ve şârihi kısaca tanıtılmış, sonrasında eserin 
muhtevasından bahsedilmiştir. İkinci bölümde Ahvâlü’n-Nebiyyi’l-Muhtâr çeviri yazısı ile birlikte verilmiştir. Bkz. 
Emel Turan, Hz. Peygamber’in Yaratılışı ve Mucizelerine Dair Aziz Mahmud Hüdai’nin Ahvâlü’n-Nebiyyi’l-Muhtâr 
Adlı Risalesi, Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul 2013.



Arzu Güldöşüren

146

Muhibban, 14 Safer 1329/1 Şubat 1326, II, sy. 2, s. 114-115; 15 Rebiülahir 1329/3 Mart 1327, II, 
sy. 3, s. 122; 14 Rebiülahir 1329/1 Nisan 1327, II, sy. 4, s. 134-135. 

Salnâme-i Askerî, Matbaa-i Cerîde-i Askeriyye, 1304.

______Matbaa-i Cerîde-i Askeriyye, İstanbul 1307.

Salnâme-i Nezaret-i Maarif-i Umumiye, Matbaa-i Âmire, Dâru’l-Hılâfeti’l-Aliyye 1317.

______Matbaa-i Âmire, Dâru’l-Hılâfeti’l-Aliyye 1319.

______Asır Matbaası, Dâru’l-Hılâfeti’l-Aliyye 1321.

Sırat-ı Müstakim, 28 Safer 1328/25 Şubat 1325, nr. 79; 25 Muharrem 1326/13Kanunisâni 1326, nr. 125.

Tanin, 13 Safer 1327, 22 Şubat 1324, 7 Mart 1909, nr. 215; 14 Muharrem 1328/13 Kanunisani 
1325, nr. 33-502; 1 Safer 1328/29 Kanunisâni 1325/11 Şubat 1910, nr. 518; 6 Ramazan 
1329/17 Ağustos 1327/30 Ağustos 1911, nr. 1076; 21 Safer 1330/28 Kanunisâni 1327/10 
Şubat, 1912, nr. 1236. 

Tercüman-ı Hakikat, 27 Rebiülevvel 1328/26 Mart 1326, nr. 10422.

Kitap ve Makaleler

Albayrak, Sadık, Son Devir Osmanlı Uleması, İstanbul 1996, IV.

Altuntaş, Zeynep, “Yarı Ulemadan Bir Jön Türk Hoca Muhyiddin’in Hayatı ve Eserleri”, Tarih ve 
Toplum Yeni Yaklaşımlar, Güz 2011, sy. 13, s. 223-255.

Ankara İstiklal Mahkemesi Zabıtları 1926, haz: Ahmed Nedim, İstanbul 1983.

Atay, Hüseyin, Osmanlılarda Yüksek Din Eğitimi, İstanbul 1983.

Baltacı, Cahid, VI-XVI. Yüzyıllarda Osmanlı Medreseleri, İstanbul 2005, I-II.

Bartl, Peter, Milli Bağımsızlık Hareketleri Esnasında Arnavutluk Müslümanları (1878-1912), İstanbul 1998.

Behceti İsmail Hakkı el-Üsküdarî, Merâkid-i Mutebere-i Üsküdar, haz: Bedi N. Şehsuvaroğlu, İstanbul 1976.

Bozbora, Nuray, Osmanlı Yönetiminde Arnavutluk ve Arnavut Ulusçuluğu’nun Gelişimi, İstanbul 1997.

Can, Bülent Bilmez, “Arnavut Dil-Ulusçuluğu ve Alfabe Tartışmalarında İlk Zirve 100. Yılında 
Manastır Kongresi (14-22 Kasım 1908)”, Toplumsal Tarih, Kasım 2008, 179, s. 28-29.

Clayer, Nathalie, Arnavut Milliyetçiliğinin Kökenleri Avrupa’da Çoğunluğu Müslüman Bir Ulu-
sun Doğuşu, İstanbul 2013.

Çelik, Bilgin, İttihatçılar ve Arnavutlar, İstanbul 2004.

Çiçek, Yeliz, Vildan Faik’in Teshilü’s-Sarf adlı Eserinin Arapça Dilbilgisi Öğretimi Açısından 
Değerlendirilmesi, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, Gazi Üniversitesi, Eğitim Bilimleri 
Enstitüsü, Ankara 2009.

Derman, M. Uğur, “Hezârfen Hattat Üsküdarlı Necmeddin Okyay”, Üsküdar Sempozyumu I, 23-
25 Mayıs 2003, ed. Zekeriya Kurşun, Ahmet Emre Bilgili, Kemal Kahraman, Celil Güngör, 
İstanbul 2004, II, s. 182-.194.

Elmalı, Hüseyin, “İbnu’n Nahvi, el-Kasîdetu’l- Münferice’si ve Tercümesi”, D.EÜ. İlahiyat Fakül-



Arnavutluk’tan İstanbul’a Bir Alim Portresi: Debreli Vildan Faik Efendi

147

tesi Dergisi, XVI, İzmir 2002, s. 37-56.

Ergin, Osman Nuri, Türk Maarif Tarihi, İstanbul 1977, III-IV.

Eşref Edib, Mehmed Âkif Hayatı Eserleri ve Yetmiş Muharririn Yazıları, İstanbul 1960.

eş-Şenferâ, el-Büstî, et-Tuğraî, Lâmiyyetu’l-Arab, Unvânu’l-Hikem, Lâmiyyeti’l-Acem, haz: 
Nurettin Ceviz, Sadi Çögenli, Erzurum 2000.

Gazel, Ahmet Ali, İkinci Meşrutiyet Dönemi Siyasi Mücadelesinde Lütfi Fikri’nin Tanzimat’ı, 
Konya 2007.

Güldöşüren, Arzu, “Bilinmeyen Bir Medrese Islahatı Metni ve Değerlendirilmesi”,  Dîvân 
Disiplinlerarası Çalışmalar Dergisi, (2011/2), 31, s. 201-220.

_____“Vildan Fâik Efendi”, DİA, XLIII, İstanbul 2013, s. 108-109.

Gündüz, Hüseyin, “Hz. Muhammed Hakkında Yazılmış Hilyeler”, Hilye-i Şerîfe Hz. 
Muhammed’in Özellikleri, ed. Faruk Taşkale, Hüseyin Gündüz, Artam Antik A.Ş. Kül-
tür Yayınları, İstanbul 2011, s. 31-37.

Hariri, Makâmât, çev. Sabri Sevsevil, İstanbul, 1952.

Haskan, Mehmet Nermi, Yüzyıllar Boyunca Üsküdar, Üsküdar Belediyesi, Temmuz 2001, I-II.

Hocaoğlu, Baran, II. Meşrutiyette İktidar-Muhalefet İlişkileri 1908-1913, İstanbul 2010.

İnal, İbnülemin Mahmut Kemal, Son Asır Türk Şairleri, Dergah Yayınları, İstanbul 1988.

İpşirli, Mehmet, “Huzur Dersleri”, DİA, XVIII, İstanbul 1998, 441-444.

İrtem, Süleyman Kani, Meşrutiyetten Mütarekeye (1909-1918), haz. Osman Selim Kocahanoğlu, 
Temel Yayınları, İstanbul 2004.

İşli, Necdet, “Üsküdar Envanterinden Seçmeler”, Uluslararası Üsküdar Sempozyumu VI, 6-9 
Kasım 2008, ed. Coşkun Yılmaz, İstanbul 2008, I, s. 507-516.

Kansu, Aykut, Politics In Post-Revolutionary Turkey, 1908-1913, Social, Economic And Political 
Studies Of The Middle East And Asia, Brill 2000.

Kara, İsmail, İslamcıların Siyasi Görüşleri, İstanbul 2001.

Kara, Mustafa, Din, hayat, sanat açısından Tekkeler ve Zaviyeler, İstanbul 1977.

_____Mustafa Kara, “Dergâhlar ve Mersiyehanlar”, Türk Edebiyatı, Ocak 2008, sy. 411, s. 10-15.

Kaya, Mahmut, “Bûsîrî Muhammed b. Said”, DİA, VI, İstanbul 1992, s. 468-470.

Kılıç, Hulusi, “Harîrî”, DİA, XVI, İstanbul 1997, s. 191-192.

Koloğlu, Orhan, İttihatçılar ve Masonlar, İstanbul 1991.

Kut, A. Turgut, “İstanbul Sıbyan Mektepleriyle İlgili Bir Vesika”, İstanbul Armağanı, İstanbul 
1997, III, s. 347-374.

Kütükoğlu, Mübahat S., “Dârü›l-Hilâfeti›l-Aliyye Medresesi ve Kuruluş Arefesinde İstanbul 
Medreseleri”, İslam Tetkikleri Enstitüsü Dergisi, c. VII, İstanbul 1978, s. 1-210.

_____ XX. Asra Erişen İstanbul Medreseleri, Ankara 2000.



Arzu Güldöşüren

148

Mardin, Ebülulâ, Huzur Dersleri, İstanbul 1956, II- III.

Omay, Semiha, Huzur Dersleri İle İlgili Konuşmalar, İstanbul 1965.

Osmanzade Hüseyin Vassaf, Sefine-i Evliya, haz: Mehmet Akkuş, Ali Yılmaz, İstanbul 2006, II.

Örenç, Ali Fuat, “Mutasarrıf ”, DİA, XXXI, İstanbul 2006, s. 377-379.

Özcan, Tahsin, “Ömer Lutfi Efendi”, DİA, XXXIV, İstanbul 2007, 73-74.

Özel, Mustafa, “Debreli Vildan Fâ’ik ve el-Multekât fî usûli’t-tefsîr ”, İslâmiyât II Ekim-Aralık 
1999, sy. 4, s. 223-226.

_____“Son Dönem Osmanlı Tefsir Tarihinden Bazı Portreler I”, Dokuz Eylül Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisi, İzmir 2002, sy. XV, s. 61-96.

_____“Nahl∕16 Sûresinin 90. Ayetinin Tefsiri”, C.Ü. İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2006-X∕2, s. 139-151.

Polat, Nazım H., Müdâfaa-i Milliye Cemiyeti, Ankara 1991.

Sönmez, Banu İşlet, II. Meşrutiyette Arnavut Muhalefeti, İstanbul 2007.

Sula, Murat, “Debreli Vildan Faik ve Teshilu’n-Nahv’i”, Dokuz Eylül Üniversitesi İlahiyat Fakül-
tesi Dergisi, 2009/ XXIX, s. 123-174.

Süleyman Şefik Paşa, Hatıratım Başıma Gelenler ve Gördüklerim 31 Mart Vakası, haz. Hümey-
ra Zerdeci, İstanbul 2004.

Şeyh Hayrullah Tâceddin er-Rıfâi Külliyâtı, haz. Selami Şimşek, İstanbul 2012.

Temiz, Bilal, “Hud Suresi’nde Hz. Lut ve Kavmi, EKEV Akademi Dergisi, yıl: 12, Bahar 2008, sy. 35, s. 311-331.

Tunaya, Tarık Zafer, Türkiyede Siyasal Partiler, İstanbul 1998, I.

Turan, Emel, Hz. Peygamber’in Yaratılışı ve Mucizelerine Dair Aziz Mahmud Hüdai’nin Ahvâlü’n-
Nebiyyi’l-Muhtâr Adlı Risalesi, Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul 2013.

Uşaklıgil, Halid Ziya, Saray ve Ötesi, İstanbul 1941, II.

Uzunçarşılı, İsmail Hakkı, Osmanlı Devletinin İlmiye Teşkilatı, Ankara 1988.

Yücer, “Mahmut, Üsküdar’da Sâdîlik ve Sâdî Tekkeleri”, Üsküdar Sempozyumu II, 12-13 Mart 
2014, ed. Zekeriya Kurşun, Ahmet Emre Bilgili, Kemal Kahraman, Celil Güngör, Seyfettin 
Ünlü, İstanbul 2005, I, s. 202-225.

Zekaj, Ramız, The Devolopment Of The Islamic Culture Among Albanians During The XXth Cen-
tury,  The Albanıan Institute Of Islamic Thought Civilization (AIITC), Tiran 1997.


