N,

we

6. Tiirkiye Lisansiistii Galismalar Kongresi
Bildiriler Kitab

(Ilahiyat - Psikoloji -Tarih)

10-13 Mayis 2017, Mus

%N-PAHJ*(
/R STV
ilem PAEJ/N

""'VERSJ“@

ilmi etiidler dernegi

Istanbul 2017



iLMi ETUDLER DERNEG (iLEM)
Adres: Aziz Mahmut Hiidayi Mahallesi, Acik Tiirbe Sk. No:13, 34672 Uskiidar Istanbul/Tiirkiye
Telefon: +90 (216) 310 4318 « Fax: +90 (216) 310 4318 < E-Posta: bilgi@ilem.org.tr

Editorler
Kadir Budak / {lmi Etiidler Dernegi
Sabri Ege / ilmi Etiidler Dernegi

Tashih
Dursun Ozyiirek
Hafsa Nur Aslanoglu
Hatice Piroglu

Tasarim ve Uygulama
Furkan Selcuk Ertargin

ISBN: 978-605-82995-9-7 (4.c) + TAKIM NO: 978-605-82995-5-9 (Tk)

Diizenleyen Kurumlar
iImi Etidler Dernedi (ILEM) | Mug Alparslan Universitesi

. ) Diizenleme Kurulu” ) )
Atik Aslan, Mug Alparslan Universitesi | Kadir Budak, {imi Etiidler Dernegi | Meryem Capun, ilmi Etiidler Dernegi | Sabri Ege, iImi Etiidler Dernedi | Kubilay

Tekai Erofjlu, ilmi Etiidler Dernedi | Siileyman Giider, istanbul Universitesi | Umit Giines, Yildiz Teknik Universitesi | Adem Levent, Mus Alparslan Oniversitesi |
Abdulkadir Macit, Kocaeli Universitesi | Abdullatif Tiizer, Mus Alparslan Universitesi (Diizenleme Kurulu Bagkani) | Mehmet Yildirim, ilmi Etiidler Dernegji Rahile
Kizilkaya Yilmaz, Marmara Universitesi

) . )  Bilim Kurulu' ) .
Berat Acil, Istanbul Sehir Universitesi | Yusuf Adigiizel, Istanbul Universitesi | Serhan Afacan, Istanbul Medenivet Universitesi | Mahmut Hakki Akin, Konya

Necmettin Erbakan Universitesi | Nezir Akyesilmen, Selcuk Universitesi | Eyiip Al Marmara Universitesi | Ercan Alkan, Marmara Oniversitesi | Haluk Alkan,
istanbul Universitesi | Yusuf Alpaydin, Marmara Oniversitesi | Necati Anaz, Istanbul Universitesi | Miistakim Aricr, Istanbul Universitesi | Atik Aslan, Mus Alparslan
Universitesi Recep Aslan, Mus Alparslan Oniversitesi | Mahsum Aytepe, Mus Alprslan Universitesi | Mehmet Bahgekapih, izmir Katip Celebi Universitesi | Yusuf
Batar, Mus Alparslan Universitesi | Biinyamin Bezei, Sakarya Universitesi | Mahmut Bilen, Sakarya Universitesi | Abdulcelil Bilgin, Mug Alparslan Universitesi |
ibrahim Biilbil, Mus Alparslan Universitesi | Ali Biiyiikaslan, istanbul Medipol Universitesi | Mehmet Ali Biyiikkara, Istanbul Sehir Universitesi | Murat Cemrek,
Selcuk Oniversitesi | Berat igek, Mus Alparslan Universitesi | Hamdi Gilingir, ilmi Etiidler Dernegi Erkan Erdemir, Istanbul Sehir Universitesi | Teyfur Erdogidu,
Yildiz Teknik Universitesi Ninat Erdogmus, Yildiz Teknik Oniversitesi | Omer Esen, Mug Alparslan Universitesi Mehmet Serif Eskin, Fatih Sultan Mehmet Vakif
Universitesi | ihsan Fazlogl, istanbul Medeniyet Universitesi | Yusuf Ziya Gdkcek, Marmara Universitesi | Hayrettin Nebi Giidekli, Marmara Universitesi
Siileyman Giider, istanbul Universitesi | Mehmet Giines, Marmara Universitesi | isa Istk, Mug Alparslan Universitesi | Sevki Isikl, Marmara Universitesi | Hidayet
Kara, Mug Alparslan Universitesi | Latif Karagdz, istanbul Medeniyet Oniversitesi | Muhammet Ciineyt Kaya, istanbul Universitesi | Bilal Kemikli, Uludag
Universitesi | Orhan Keskintas, Mug Alparslan Universitesi | Necmettin Kizilkaya, Istanbul Universitesi | Adem Korkmaz, Sileyman Demirel Universitesi | Ahmet
Ayhan Koyuncu, Mug Alparslan Universitesi | Mustafa Kémiirciioglu, Sakarya Universitesi | Aykut Kiiciikparmak, Mug Alparslan Universitesi | Adem Levent, Mug
Mparslan Oniversitesi Abdulkadir Macit, Kocaeli Universitesi | Betiil Sinan Nizam, Fatih Sultan Mehmet Vakif Universitesi | Nail Okuyucu, Marmara Universitesi |
Ertugrul Okten, istanbul 29 Mayis Universitesi | Mehmet Ozturan, istanbul Medeniyet Universitesi | Adem Palabiytk, Mus Alparslan Universitesi | Fatih Savagan,
Sakarya Oniversitesi | Ubeydullah Sezikli, istanbul Universitesi | Siikrii Sim, istanbul Universitesi | Haluk Songur, Siileyman Demirel Universitesi | Liitfi Sunar,
istanbul Oniversitesi | Ercan $en, Afyon Kocatepe Universitesi Servet Sengiil, Mug Alparslan Oniversitesi | Murat Sentiirk, Istanbul Universitesi | Faruk Tagg,
istanbul Universitesi | Ayhan Tek, Mus Alparslan Universitesi | Mustafa Tekin, Istanbul Universitesi | Gmer Tiirker, Marmara Universitesi | Abdullatif Tiizer, Mus
Aparslan Universitesi Ahmet Tiirkan, Dumlupinar Universitesi | Rifat Tiirkel, Dumlupinar Universitesi | ibrahim Halil Uger, istanbul Medeniyet Universitesi | Faruk
Yashiimen, ibn Haldun Oniversitesi | Erol Yildirim, Istanbul Medipol Universitesi | Kadir Yildirim, Istanbul Universitesi | Osman Yilmaz, istanbul Sabahattin Zaim
Universitesi | Rahile Kizilkaya, Marmara Universitesi | Fatih Yigit, istanbul Medeniyet

*Soyadina gore alfabetik sirada

Organizasyon ve yayin siirecinde yardim ve destekleri iin
Esra Ciftci, Hafsa Nur Aslanoglu, Duygu Oksiinlii ve Yusuf Safa Selvi'ye tesekkiir ederiz.

ERE



Tefsirde Te’vilin
Epistemolojik Dayanaklari:
Ebu’l-Berekat En-Nesefi Ornegi

Sidik Baysal**

0z: Tefsirin kullandign bilgi, coklu mekanizmalarca denetlenip mahiyetleri, islevleri ve hakikat degerlerine gére
siniflanmis bilgidir. Rivayet-dirayet, tefsir-te'vil, nass-igtihat/yorum, beyan-burhan veya beyan-irfan gibi nakil-a-
kil diyalektiginde olusan ayrimlar, tefsir ilminin igledigi bilginin mahiyetine, metoduna ve amacina iligkin temel
kategorilerdir. Bu kavramlar, tefsirin kullandidi bilginin ham halde birakilmayip haysiyet kayitlari cercevesinde
tasnif edildigini, analitik ve sentetik islemlere tabi tutuldugunu gdsteren kavramlardir. Bu kavramlarin icerikle-
riyle birlikte bir tefsir eserinin iletmek istedigi manalara ulasmak icin yazarinin zihnini bicimleyen tarihi atmosferi
ve yazarin bilgi ve varlik tasavvurunu da incelemek gerekmektedir. Ciinkii metinler, yazarlan ve ilisik olduklan
tarihi ve kiiltirel ortamla biitiinlesiktirler. Bu makale Medérik metnini anilan baglamda dayandig bilgi sistemleri
agisindan incelemektedir.

Anahtar kelimeler: Tefsir, Te'vil, Beyan, Burhan, irfan, Medarik, Ebu’l-Berekat

l. Giris

Bu makalede, Ebu’l-Berekat’in Kur'an lafiz ve ibarelerinin anlasiimasi, agiklanmasi ve anlam-
landinimasina iliskin tikel bilgileri nasil sinifladigini, onlardan yeni ve 6zgiin bilgileri hangi
usulle ¢cikardigini ve onlara nicin hangi degeri yiikledigini belirlemektir.

Bu arastirmanin konusu, tefsir ilminin kullandigi iki temel bilgi tahsil yonteminden biri olan
te'vilin dayanaklaridir. Ancak herhangi bir haysiyet veya tahzir kaydiyla sinirlanmaksizin
‘Te'vilin Epistemolojik Temelleri’ baslidi, tefsir ilminin tarih icindeki tim sireglerini ve te'vi-
lin gecirdigi dontsimiin hikayesini arastirma kapsamina dahil edecek derecede genel bir
basliktir. S6z konusu boyutta bir inceleme, fiziki sinirlari belirli bir calismada ifade edilemez.
Bu yiizden arastirma konusu, Hanefi-Maturidi disiincenin fikih, kelam ve tefsir alaninda-

*  Bucalisma, 12-13 Mayis 2017 tarihlerinde Mus Alpaslan Universitesinde Tiirkiye Lisansiistii Calismalar Kongresin-
de bildiri olarak sunulmus; ancak teblig metni yayimlanmamistir. ilgili metin ilk defa burada yayimlanmaktadir.
** Nigde Omer Halisdemir Universitesi, Yrd. Doc. Dr., Temel islam Bilimleri B&lim(i, sbaysal72@mynet.com



m 6. Tirkiye Lisanststt Calismalar: Kongresi - Bildiriler Kitabi III

ki temsilcilerinden Ebu’l-Berekat en-Nesefi'nin (6. 710/1310) Meddriku't-Tenzil ve Hakai-
ku't-Tenzil'iyle sinirlanmistir. Dolayisiyla bu arastirmanin amaci, Ebu’l-Berekat’in Kur'an lafiz
ve ibarelerinin anlasiimasi, aciklanmasi ve anlamlandiriimasina iliskin tikel bilgileri nasil si-
nifladigini, onlardan yeni ve 6zgin bilgileri hangi usulle ¢ikardigini ve onlara nigin hangi
degeri ylkledigini belirlemektir.

S6z konusu cerceve icerisinde Meddrik 6zelinde te'vilin epistemolojik dayanaklari aras-
tinlacak, metnin saf metin olarak okura takdim ettigi herhangi bir anlami degil, 6zel bir
tarihi baglamin Grtini olmasi hasebiyle mifessirin kastettigi orijinal anlami belirlenmeye
calisilacaktir. Bu itibarla Meddrik metnini, olustugu tarihi vasat, yazar bu telife zorlayan
psiko-sosyal talepler, yazarin edebi Uslubu, ilmi sahsiyeti, Gyesi oldugu inan¢ toplumuna
karsi sorumluluk bilincini tastyan aydin kisiligi ve metne girmeyen diger harici karinelerle
okumak gerekmektedir. Yoksa metnin literal/lafzi iletilerinin 6tesine gecip yazarin zihnini
bicimleyen varolussal ve bilissel etkenleri gérmenin, yazar-eser ilgilesiminin kendi zaman-
larinda izlerini stirebilmenin, nihayet metnin ortik iletilerini okuyabilmenin imkani kaybe-
dilecektir. Dolayisiyla Meddrik'teki te'villerin arka planindaki akli yapilara ulasabilmek icin
eseri kendisiyle tarif etmek disinda elestirel ydntemlere ihtiya¢ vardir. Bu ihtiya¢ dogrultu-
sunda bu makalede, betimlemeyle birlikte analiz-sentez diyalektiginde isleyen elestirel bir
yaklasim benimsenmistir.

Tefsirde te'vilin epistemolojik temellerine gegmeden 6nce cevaplanmasi gereken soru ne-
den Medadrik Tefsiri'nin secildigidir.

Il. Medarik’te Te'vilin Epistemolojik Temellerini Segme Nedeni

Bu arastirma, bir tlr bilgi ve bilgi isleme yontemi olarak gordiigu te'vili' ve bu yontemle
tahsil edilen bilgiyi, epistemolojik bir sorun olarak degerlendirmekte; dolayisiyla te'vile bilgi
felsefesinin temel sorularini sormakta; onun mahiyet, imkan ve hakikat degerini tefsir ilmi
baglaminda arastirmaktadir. Aslinda epistemolojinin konusu olan bilgiden bir tefsir calis-
masinda epistemolojik temelleri acisindan neden bahsedildigi sorulabilir (Baysal 2015: 225-
232). Ancak bu calisma, bilgiyi saf teorik bir mesele olarak degil, Ebu’l-Berekat’'in te'villerini
hangi kayitlarla islam’in seri asillarina ekledigini belirlemememizi saglayacak usule dair -iti-
bari bir kayitla tefsirle iliskilendirilmis- bir mesele olarak islemektedir.

1 Bu makale baglaminda tefsir ve te'vil, sadece Kur'an manalarina dair tikel bilgileri isleme yontemleri olarak
degil, ayni zamanda bu yontemlerle ulasilan bilgilerin siniflanmasinda kullanilan istilahlar olarak kabul edil-
mektedir. Clinki tefsir ve te'vilin nihayetinde vardigi yer Allah’in Kuran lafiz ve ibarelerindeki muradina dair
zihnimizde olusan tasdik ve tasavvurlardir. Tefsir safhasinda s6z konusu bilgi zihnin haricinde olusup zihne arz
edilir. Dolayisiyla bu tir bilgiler distinceye ilk safhada tekaddiim ederler. Te'vil safhasinda ise bilgi, hem harici
karinelerden hem de zihnin kendine zaten var olan melekelerden tahsil edilir. Bu yéniiyle bu iki kavram, islami
bilginin farkli iki boyutunu, nakli ve akli bilgileri temsil ederler.



Tefsirde Te'vilin Epistemolojik Dayanaklari: Ebu'l-Berekat En-Nesefi Ornegi ®

Medarik Tefsiri'nin secilme nedenine gelince, bu se¢im ilgili metnin nakli ve akli bilgiyi, mantik
ilminin 6nerdigi hakikati arastirma yontemlerini ve miintesibi oldugu Stinni-Maturidi paradig-
manin varlik ve bilgi tasavvurunu muayyen bir kivamda birlestirebilmis olmasina mustenittir.

intihal oldugu yéniindeki ithamlara ragmen Medarik, 5zgtin bir eserdir. Hanefi-Maturidi di-
stinceyi temsil yetenegine sahip bir mitekellim ve fakih olarak Ebu’l-Berekat, mezhebi ve
toplumsal kaygilarini Medarik metnine sindirmis; tstelik bunu kisa mukaddimede agik¢a
ilan etmistir. O, tevaris ettigi tefsir gelenegindeki ve zihnindeki tefsir ve te'vil kavramlarinin
uzanimlarini mihver alarak Meddrik'in yaziminda yaslandigi ontolojik ve epistemolojik ta-
savvur ve idealleri, sosyal organizasyon modellerini, zihnini bicimleyen mental dokuyu bu
metne sindirmistir. Sonucta Meddrik, yazarinin dlinya gortsiiniin toplami olarak mezhebi
yakalsimiyla belirginlesmistir.

Mogol istilasi nedeniyle kaybolmaya yiiz tutan islami birikimin etrafa sacilan parcaciklarini
yeniden toplayan Ebu’l-Berekat, Meddrik haric, teliflerini ait olduklar alanin 6zgtin dilini,
terminolojisini ve arglimantasyonunu kullanarak siki bir disiplin icinde yazmis; kullandigi
istilahlar hakkinda teknik bilgiler vermistir. Ancak Meddrik metninde kelami, fikhi burhant
ve isari te'villeri seklinde sinifladigimiz tevillerinde s6z konusu bilgiyi dnemli dlciide ilgili
alanlardan tedarik etmekle birlikte o ilimlerin istilahlarini agiklamadan isimleriyle zikretmis;
hatta bazen mutat isimleri yerine fiil kiplerini tercih etmistir. Mesela cimlenin akisina uy-
gun olsun diye “ ,all/zahir” terimi yerine * ,¢la5/tuzhiru” seklindeki fiil kipini tercih etmistir.
Bu teamiliindi tefsir ve te'vil kavramlarinin mahiyetleri dahil neredeyse kullandigr termino-
lojinin tamami icin stirdUrm{s; istisnai olarak, tefsir disinda 6zel bir alana ait terimleri izah
etmistir. Belagat ilimleri hakkindaki tavri da boyledir. Ona gore istilahlari agiklamak tefsirin
degil, usul ilminin gorevidir ve muhtasar bir eserde bu gibi detaylara girmek eserin tasar-
lanan hacmini zorlar. Ancak bu, mifessirin terimlerin teknik boyutlarina hi¢ deginmedigi
anlamina gelmez. Nitekim eserde pek ¢ok istilahi uygun gordigi yerlerde s6zi mimkiin
mertebe kisa tutmak kaydiyla agiklamistir.

Ebu’l-Berekat'in eserini orijinal kilan husus, yukarida degindigimiz yonleri degildir. Zira
ondan 6nce de mezhebi kaygilan 6ne ¢ikaran muhtasar formda gayet basarili eserler telif
edilmistir. Nitekim Zemahseri'nin Kessdfinda ve Beydavi'nin Envdru't-Tenzilinde mezhebi
ideoloji Meddrik'tekinden daha belirgindir. Ayni sekilde Kur'an'in beyani, burhani ve irfant
yorum disiplinleriyle okunmasi Medadrik'ten 6nce 6rnegdine hig rastlamadigimiz bir uygulama
degildir. Bu itibarla dncelikle Medarik'i orijinal kilan hususun agiklanmasi gerekmektedir.

Medadrik'in orijinalitesi, ifadelerinin iki farkli anlam diizeyine sahip olmasindan mutevellittir.
ik diizey, alelade okumayla aciga cikan sade/basit/ylizeysel anlamlar diizeyidir. Bu yéniiyle
eser, dusuinsel, ideolojik ve metodolojik boyutlarini amaclandigi ve tanzim edildigi seviye-
de aciga vurmadigindan intihal muamelesi gériir. ikinci diizeyse ancak derinlikli okumalarla
farkedilebilen, bilgi ve uzmanlik gerektiren Medarik'in 6zel boyutudur. Eserin kisa ve ortiik



m 6. Tirkiye Lisanststt Calismalar: Kongresi - Bildiriler Kitabi III

ifadeleri sayisal niceliklerinin Usttinde iletiler tagimaktadir. Kullandidi terimlerin arkasinda
bir distince diinyasi; yazari, topluma baglayan hususi diinya goriisi; vakiaya bakisini yon-
lendiren bir zihniyet ve hayatina egemen normlari vazeden bir hukuk sistemi durmaktadir.
Bu boyutu gorebilmek icin tarihe, dilbilimsel analizlere, antropolojik incelemelere, episte-
molojik tahlillere ve ontoloji ekseninde nitelikli okumalara ihtiyag vardir.

Mezhebi ideolojiyi tefsire taglyan bu boyut, Meddrik'in kaynaklarindan olan Kessaf‘ta ve En-
varu't-Tenzil'de de vardir. Ancak bu eserler, kendi ideolojilerinin ve inang diinyalarinin tasi-
yicilanidir. ilki Mutezili, ikincisiyse Safii-Es'ari'dir; dolayisiyla tefsirde kendi alanlarini doldur-
muslardir. Hanefi-Maturidi doktrinin temsiliniyse Medadrik Gstlenmistir.

Kisaca muellifinin ideolojisini tastyabilme, devrindeki okurun beklentilerine cevap verebil-
me, ayni lafizlarla iki farkl anlam diizeyini yakalayabilme kapasitesine sahip bu eser, yo-
rum-model noktasinda arastirmacilara perspektif kazandirabilecek niteliktedir. Bu nedenle
te'vilin epistemolojik temelleri Medarik 6rnegi lizerinden arastiriimistir.

Ill. Medarik’te Te'vilin Epistemolojik Dayanaklari

Meddrik'te te'vilin dayanaklarini ortaya koyabilmek icin dncelikle Meddrik yazarinin zihnin-
deki te'vil tanimini bilmek gerekmektedir. Ancak Ebu’l-Berekat, bu tir teknik izahlarin ese-
rin tasarlanan hacmini zorlayacagini diistindiigiinden Medadrik'te tefsir ve te'vil dahil, pek
¢ok s6zcuglin istilah anlamlarini agiklamamistir. Dolayisiyla onun te'vil anlayisi, Meddrik'teki
te'vil pratiginden c¢ikarilmistir. Buna gore Ebu’l-Berekat’ta te'vil, Kur'an'in mutlak bilinmez-
lerini asil merciine havale etmek, kismen bilinebiliriniyse insanin melekeleri ve Arapganin
imkanlar 6l¢lislinde anlamlandirmaya calismaktir. Kast-1 ilahinin zanni galiple tespiti gore-
vini tstlenen te'vil, mesruiyetini Kur'an, siinnet ve sahabe ictihadindan alan, islami bilginin
kaynaklarindan kiyasa dayanan zihinsel islemler 6rintisidur; istinbat/ictihat isidir; delaleti
zannidir. Ustelik hicbir yorum, Kuran ibarelerinin muhtevasini tiimiyle tiketemeyecegin-
den cikarsananin disindaki anlamlar varligini ibarede daima strdirecektir (Ebu’l-Berekat:
1/214, 237-238, 306, 368, 427,572, 11/23, 96, 229, 256-257).

Bu makale baglaminda cevaplanmasi gereken énemli sorulardan biri de kuskusuz, neden
tefsirin degil de te'vilin dayanaklarinin sorgulandigidir. Tefsir ilminin bilgi kaynaklarinin
omurgasini olusturan nass hilkkmiindeki tikel rivayetler ve Kur‘an lafizlarinin niizulle esza-
manli dilsel delaletleri anlaminda tefsir, ustlii/kaynaklari ve siibGtu bakimindan beyant bir
faaliyettir ve tahsil ettigi tikel veriler tim zamanlarda sabittir. Tefsir, mahiyeti geregi beyan
islevini Kur'an'in bittiniinde veya ibarelerinde degil, lafizlarinda ydiritir; mananin degil,
delaletin pesinde oldugundan yorumsamaz; lafizlarin ilk isitenlerdeki karsiligini direkt be-
lirlemeye calisir; mitekellimin muradinin bu olduguna Allah’t tanik gdstererek hilkmeder.
(Baysal 2015: 227-231). Bu bakimdan tefsirin dayanaklari sabittir: Kur'an, siinnet, icma ve sa-
habe kavilleri. Bunun disinda tefsirin bir dnemli kaynagi daha vardir: Arap dili. Ancak Arap



Tefsirde Te'vilin Epistemolojik Dayanaklari: Ebu'l-Berekat En-Nesefi Ornegi ®

dili baglaminda niizulle eszamanl delaleti tespit etmeyi amacladidi icin onun ilgilendigi dil-
sel delalet, lafzin tim zamanlardaki delaleti degil, niizulle eszamanli delaletidir ki bu da siirle
istishad ameliyesinde oldugu gibi sabit delalet arayisidir. Artzamanh delaletler, tefsirin degil,
te'vilin konusudur. Zira artzamanli delalete, niizul déneminden tanik bulma imkani yoktur.

Buna karsin te'vil, mievvilin/yorumcunun metinle girdigi varolussal iliski sonucunda ulasti-
g1 bilgidir. Metni, yeni okumalarla tekrar olusturan bu psisik iliski, anlama ve anlamlandirma
olmak Uzere iki ayaktan olusan butinlesik bir siirectir. Sebebin sebepliye takdimini 6ng6-
ren bedihi hakikat, bu stirecte anlamay1 anlamlandirmaya oncelediginden okurun metinle
iliskisinin ilk ayadi 6znel ve psisik bir olgu olan anlamadir. Anlamlandirmanin ilk ayagini 6z-
nel ve psisik bir vakia olan anlama olusturdugu icin te'vil mutlak objektiviteyi saglayamaz.
Ancak Mutezili kelamcilar, Messai filozoflar, israki aydinlanmacilar, Stinni muhitten Maturidi
ve halefleri, her bilginin kendine 6zgi hassayla tahsil edilebilecegini; akil, idrak ve ilhamla
tahsil edilen bilgilerin de mitekellimin maksadina kati/kesin delaletlerinin miimkiin olabi-
lecegini savunmuslardir (Acikgeng 2012: 75-80, 90-114, 123-129, 150-167). Te'vilin imkanini
tartistigindan bu, ontolojik temelli epistemolojik bir yaklasimdir. Ancak bu yaklasim, Kur'an
ve siinnet disinda delaletleri kat't baska bilgi tiirlerinden bahsettiginden bilginin neligiy-
le birlikte hayatin psiko-sosyal, itikadi ve politik alanlarinda da dnemsenmesi gereken bir
evrilmedir. Ontolojik olarak bu tez, varligi mutlak, vacip ve askin olanla sinirli, mimkin,
verili ve hadis olanin zihinlerinin dilsel bir ortamda birlesebilecedini, nihayetinde ontolojik
farkliliklarina ragmen metnin akli ve nakli delaletlerinin katiyet bakimindan esitlenebile-
cegi iddiasini tasimaktadir. Siyasi alanda kelam-1 nefsi-kelam-1 1&fzi sOylemiyle seslendiri-
len bu dénisiim, mihneyi/adli kovusturmayi gerektirecek derecede buyik bir risk olarak
algilanmistir. Onceleri rezerv konmasi gerekmeyen te'vilin, hevaya indirgenip tutarsizigin
remzi ve fitnenin sebebi sayllmasi statik/sabit olanin karsisinda dinamizmin/devinim ve
donlstimiin sesi olmasindandir (Abduh-Abdu’l-Halim 1987: 91; Nasr Hamid, 2014: 11-60;
Nasr Hamid, 2016: 167, 245, 297-298; Baysal, 2015). Usulcilerin, killi kaidelerine uyuldugu
middetce te'vilin mesru, hatta muteber oldugunu belirtmeleri dahi ihtiyat iceren ikircikli
bir ifadedir? (Kafiyeci 1989: 13, 66-79; Isfehani 2011: 58, 60-61). Oysa metne kazandirdigi
hareket kabiliyetinden 6tiirii nassa yenilenme imkanini sunabilecek, onun kendini tekrarini
engelleyecek, dustinceyi hayatin degisim ve hareketine uyumlu hale getirecek aygtt, te'vil-
dir (Nasr Hamid, 2016: 243-245).

Ebu’'l-Berekatin Meddrik'te caginin bilgi modellerinin tefsire uygulanmasi baglaminda te'vi-
li beyani bilgi sisteminin tespit ettigi bilgi ve yontemlerle sinirlamayip ayrica burhani ve
irfant te'villeri kullanmasi, bilgiyi idrak edilebilir, duyumsanabilir, sentezlenebilir, tahlil edi-
lebilir, sezilebilir, zihinsel islemlere tabi tutulabilir, islenmeye ve gelistirilmeye misait veriler

2 Usdl, te'vil kadar tefsirin de uymasi gereken bir mevzuattir. Ancak bu mevzuati, sadece te'vil s6z konusu oldu-
gunda hatirlatmalari kanaatimce islam bilginleri tizerindeki rihi-manevi baskinin tezahiriidr.



m 6. Tirkiye Lisanststt Calismalar: Kongresi - Bildiriler Kitabi III

olarak gordliguinii gostermektedir. Zira burhan bir bakima vahiy olmasa dahi bireyin tiimel-
den tikele hareket ederek hakikati bulabilecegini ifade ederken irfan lediinni misahedeyi
esas almaktadir ki bu iki yontem ve bunlarla tahsil edilen bilgiler, nakille ifade edilebilecek
bilgiler degildir.

Diger taraftan “hakikat/gercek” mefhumunun hem tefsirin medluli hem de te'vilin aradig
sey olmasi okuru, bu iki faaliyetin aynilastigi zehabina itmemelidir; bilakis “hakikat/gercek”,
bu ikisinin ayrim noktasidir. Zira medltli anlama 6ncelediginden tefsirde lafizlarin nesnel
karsihgi/gercekle ilgiliyken te'vil, lafzin literal anlamlarinin veya rivayetle sabit delaletlerinin
Otesine gecip kast-1 ilahiyi ibarede arastirir; dolayisiyla gerceklikle ilgilenir. Gergeklik gerek-

celendirme ister.

Bu ylizden te'vilin epistemolojik temelleri aciklanmalidir. Bu baglamda Meddrik de bilgiyi,
nispet edildigi bilgi sisteminin gercek tasavvuruyla/gorece gercekle/gerceklikle kanitlama-
ya yonelmis; ilahi metni bu baglamda beyani, burhani ve irfani acilardan te'vil etmistir. Bu

calismada oncelikle Meddrik'teki beyani te'viller incelenecektir.

IV. Beyani Epistemoloji ve Medarik’te Beyani Te'vil

Beyani te'vil, ayni isimli bilgi sistemini esas alan bir metin okuma usultdur. Liigatte iki seyi
ayirmak, bdylece ayan-beyan/apacik kilmak anlamindaki beyan, istilahta aciklama demek-
tir. Beyan, konusunu parcalarina ayirarak inceler ve istidlal islemlerini harici deliller Gzerin-
den yurdtir; yani bilginin nesnesini zihnin disinda arar. Zira beyanin esasi temyizdir ve bu
sisteme dayali kiyasta zihnin hareketi tikelden tikeledir (Cabiri 2001: 50; ibn Manzur ths:
“Bane” mad; Zemahseri 1998: 11/374).

Beyani sistemde delil-medlul iliskisi, cevher-araz, asil-fer’ ve haber-kiyas kavram ciftleriyle
anlatilir. Bu kavram ciftleri, varhgin mahiyetiyle birlikte temel bilgi kaynaklarindan habere ve
kiyasa dair gonderimlerdir. Cevher-araz nasil varligin mahiyetine dair bir ontoloji meselesiy-

se parcanin bitline aidiyetinin bilinmesi de bir epistemoloji meselesidir (Cabiri 2001: 17-32).

Beyandan maksat merami muhataba agik¢a anlatmaktir. Anlatma neyle gerceklesiyorsa
beyan odur (Cabiri 2001: 37). O halde anlama gétilren tim isaretler beyanin araglandir. Me-
tinle ilgili oldugunda beyan, metnin diline yonelir; ligat, sarf, nahiv, istikak, bedi, meani
ve fonetik gibi dilbilimsel ve belagat acilarindan onu inceler. Kuran, Arapc¢adir; dolayisiyla
tefsir nazarinda beyanin dili Arapgadir. Hakikat, mecaz, kinaye, istiare, lligaz, tesbih, ta'riz,
tecahl gibi anlam olaylari Arapcanin bilinmesiyle anlasilabilir (Ebu’l-Berekat 1998:1/54, 57,
601-602; 11/ 611-612, 650, 701, 710, 719; Cabiri, 2001: 32-40).

Ebu’l-Berekat, beyan konusunu 11/HGd-44'te islemektedir. Ona gore;



Tefsirde Te'vilin Epistemolojik Dayanaklari: Ebu'l-Berekat En-Nesefi Ornegi ®

Beyan ilmi, meani, fesahat-i maneviye ve fesahat-i lafziyeden olusur. Beyan ilmi acisin-
dan bir ayeti incelemek, onun mecaz, istiare, kinaye ve bunlara ilisen diger unsurlar
icerip icermedigini arastirmak demektir. ...Meani acisindan incelemekse ibareyi olus-
turan kelimelerin bizzat cimle icindeki manalarini sorusturmak demektir. ...Fesahat-i
maneviyeden maksat, ibareye nazminin kattigi anlam inceliklerini ve niikteleri; fesa-
hat-i lafziyedense glindelik Arapcadan akici ve siiriikleyici bir metnin nasil olusturul-
dugunu arastirmaktir (Ebu’l-Berekat 1998: 11/61-64).

Su halde Kur'anin mecaz, istiare, kinaye, tesbih, teshis, intak, tibak, istifham, miibalaga, tel-
mih, tariz ve temsil gibi s6z sanatlarina yonelmesinin hikmeti meramini anlasilir bir tGslupla
anlatmak istemesine mebnidir (Ebu’l-Berekat 1998: 11/61-63, 192-193, 237, 357, 608, 617,
695, 699, 710, 1/53-54, 56-59, 67, 71-74, 162, 212, 224, 428, 459, 463, 111/34, 346, 348, 421,
652, 674). Mifessirin ifadesiyle “bazi hakikatlerin mecaz, istiare ve tesbihle aciklanmasin-
dan sonra darb-1 mesellerle takviyesi maksadin ziyadesiyle tezahiriini, bdylece beyanin
tamamlanmasini” saglayacaktir (Ebu’l-Berekat 1998:1/54, 57).

Medarik'te beyan, Kur’an'in talimi ve mdskillerinin izahiyla ilgilidir. Clinki Allah’in insana
beyani 6gretmesinin hikmeti, muradinin anlasilmasidir. Kur'an bu ylizden Arapga inmistir.
Fakat Kur’an'in Gslubunun harikuladeligi sirf Arapga olusuna baglanamaz. Lafizlarin alelade
diziminden mu'ciz bir kelamin ¢itkmayacadi aciktir. Bu ytizden Allah, Kur'an'i 6yle bir s6zdizi-
miyle insa etmistir ki neticede o, fesahatin ve belagatin zirvesine déniismds; farkli lehceleri
konusan kabileler dahi onu zorlanmadan anlayabilmislerdir (Ebu’l-Berekat 1998: 111/409,
572,178,225, 239, 264, 246,311, 11/93, 157, 178, 385; Yiiksel, 2015: 29-63).

Ebu’l-Berekatin yukarida tespit ettigimi yaklasimindan anlasilan odur ki Arapga, Kur'an'in
beyaninda esastir. Ancak tim zamanlardaki degil, ilk muhataplarin uzlasim araci oldugun-
dan nizulle eszamanli Arapcanin murada delaleti genel-gecerdir. Hatta bu Arapga, nass
telakki edilmistir. Ancak Kur'an'in tim lafizlarinin ve terkiplerinin delaletlerine bu yolla
ulasilamaz; rivayetler de sinirhdir. Su halde beyan, lafzin 6tesine gecip ibareye yonelmeli-
dir. Bu te'vilin isidir (Suyti 1975: 37) ama ibarelerin parcalari olmalari hasebiyle éncelikle
Ebu’l-Berekat'in lafizlari nasil algiladigini bilmek gerekir. Ona gore lafizlar/deliller, medlulle-
rinden farklidirlar; Allah'in Adem'’e miisemmalari degil, isimleri 6gretmesi bunun kanitidir.
ilgili ayette “esma/isimler” lafzinin marife gelmesi delilin mahzuf bir medIulii isaret ettigine
hamledilir. isaret bir yandan delilin simgeselligini, yani medluliin delilden bagimsiz varhigini
anlatirken 6te yandan delaletin muvazaayla olustugunu gésterir. Allah’in isimleri Adem’e
ilistikleri esyayi isaretle 6gretmesi gosterilenle gosteren arasinda bir uzlasimin oldugunun
kanitidir (Ebu’l-Berekat 1998: 111/409, 1/229, 257; Sabani 1998: 76-77). Ayrica bu, beyanin
temyiz anlamiyla ortusar.

Lafizlara/isimlere bagl olarak mitekellimle muhatap arasinda zaruri bir uylasimin olus-
tugu tezini iceren yukaridaki ¢ikarim, kelami Allah’in fiili sifati olarak géren Mutezile'nin
kelam anlayisina yaklastirdigindan ontolojik bir agmaza yol acabilir. Bu paradoksu asmak



m 6. Tirkiye Lisanststt Calismalar: Kongresi - Bildiriler Kitabi III

icin Ebu’l-Berekat, kelamin nefiste kendi 6zlyle kaim, ses-simge gibi degiskenlerden mi-
cerret, mekanda yer tutmayan, tek ve ezeli bir mana; buna karsin lafizlar, manayi gdsteren
muhdes; siireksiz ve degisken simgeler oldugunu séylemistir.3 Adem isimleri lafizlarla degil,
manalarla talim etmistir. Allah’in vahyi, her topluma kendi dilinde géndermesi bunun kani-
tidir (Ebu’l-Berekat 1998:1/394, 229, 257, 601, 665; 11/393; Ebu’l-Berekat 2010: 35). Kur'an'da
Allah'in kelaminin keyfiyetsiz ve uzamsiz, saf manadan mutesekkil zatina 6zgi bir kelam
oldugunu, beseri kesbi kelama benzemedigini bildiren kanitlar vardir. Murad-1 ilahi muha-
tap tarafindan anlasiimakla maksat gerceklestiginden bu keyfiyetsiz iletisime kelam/s6z
denmistir (Ebu’l-Berekat 1998: 1/601-602). Allah'in zatiyla ilgili kelam-1 nefsi ve lafzi/kesbi
ayrimi*, “Halku’l-Kur'an”in reddini gerektirir (Ebu’l-Berekat 1998: 111/190, 11/393).

Ebu’l-Berekat, Kur'an'daki insanbicimci/antropomorfik ifadelerin izahinda Stinni“bila-keyfi-
ye” formiiliine sadik kalmistir. Ancak ona gore bu ifadelerde tevkif gerektiren husus, lafizla
sinirhdir; dolayisiyla ibarede lafzin mecaza hamli olumsuzlanamaz. Es‘arilik, ilahi kelama
hakikat disinda ikincil/tali bir anlam yiiklenmesini reddeden Zahirilerle, us(l-i hamseyle ce-
lisen Kur'an ifadelerini mecaza hamledip te'vilini 6ngoren Mutezililer arasinda orta bir yol
tutmustur (Ebu’l-Berekat 1998: 1/603). Maturidilikse Allah'in zati sifatlarinin keyfiyetsizligi
ve kelam-1 nefsi-kelam-1 14fzi ayrnnminda Es'ariyyeye yaklasmakta; ancak bu konuda behe-
mehal suskun kalmayarak ondan ayrilmaktadir. Bu konuda suskun kalmamasinin gerekgesi
Allah'in kendini ve gaybi hadiseleri temsili tesbihle anlatmasi; insandan da bilinenden bi-
linmeyene intikalini istemesidir. Oyleyse miitesabih ayetler, muhkemler 1si§inda teemmdi-
le/te'vile agiktir (Ebu’l-Berekat 1998: 1/237-238, 459, 573; 11/357). Onlar aciklamak beyanin
isidir (Ebu’l-Berekat 1989: 11/357; 1/459). Zira mecaz, istiare, kinaye, mesel, tibak, tesbih gibi
sanatlarin icrasindan dogan miskil durumlari ¢c6zmek beyana diser. Beyan ilminden anla-
mayanlar bunlarin te'vilini taacctiple karsilarlar (Ebu’l-Berekat 1989:1/246, 265, 459; 111/443).
Kur'an'in slisl, belagatin pariltisi olan mecaz ve kinayenin (Ebu’l-Berekat 1989: 11/357; 1/459)
tevhide ters diismedigi miiddetce kabuliinde bir sakinca yoktur. ibarelerin dilde meri me-
cazi anlamlari te'vile karine olusturmaktadir (Ebu’l-Berekat 1998:1/222, 506; 11/298-299, 662,
702; 111/188-189, 192-193, 414, 578, 652).

" ou

Tevhit, tenzih gerektirir. “El", “yiz’, “cenb”, “kabza”, istiva” gibi arizi niteliklerin Allah'a izafe
edildigi yerlerde tesbih veya tecsime diismemek mecazla mimkiindir. Ancak, Stinni du-
stincenin mecaz konusundaki ilkesine riayet ederek mecazi, ancak bir karine varsa mecaza
tercih etmistir (Ebu’l-Berekat 1998: 1/237-238; Pezdevi ths: 10). Esasen Kur'an'in s6z sanat-
larina yonelmesinin sebebi zihne yaklastirmaktir.> Suhuddan gayba istidlal ve nazar, zihnin
isidir (Ebu’l-Berekat 1998:1/48, 73, 212).

3 Miifessirin lafizlarla ilgili ifadesi su sekildedir: 45 34t B 5 & shaall B 5 31 4y 51,10

4 Sozle dili ayiran bu yaklagim, De Saussure ve Chomsky'nin edim-yeterlilik tezinin erken niivesidir (Arkoun 1995:
7-32; Nasr Hamid 2016: 204).

5 Kendi ifadeleriyle “awa 43! oy aaludl ) san 5 o goell ALl (J¥el g B30 2 ghaodd foif 1a 7



Tefsirde Te'vilin Epistemolojik Dayanaklari: Ebu'l-Berekat En-Nesefi Ornegi ®

Kur'an, Arapga mu'ciz bir beyandir ama onun mu’ciz olmasi lafizlarinin Gstiin gliciinden
veya Arapc¢anin kutsiyetinden kaynaklanmamaktadir. Lafizlarin murada delaleti, mutekel-
limin kasti ve kullanimiyla olusur. ibarenin anlami sézdizimiyle/nazmiyla ilintilidir. Miifes-
sir, iman-amel iliskisinde oldugu gibi bu hususa defaatle deginmistir. Maturidiligin “iman,
kalple tasdik, dille ikrardir; amelle iman arasinda kull-ctiz/biitlin-parca iliskisi yoktur.” sek-
lindeki tanimini aynen nakleden (Ebu’l-Berekat 1998: 1/41, 48, 68, 80) mifessir, bu ayetin
nazmiyla Kerramiye'nin “iman baska bir sey gerektirmeksizin ikrardir” tezini ¢lirtittiguni
belirtmistir. iman ikrar olsaydi kalben inanmayan miinafiklarin “inandik” sézleri miimin sa-
yilmalari icin yeterli olurdu. Kur'an'in énce #%Y a sb &\ Ll seklindeki fiil cimlesini, ardin-
dan ¢ i e by seklindeki isim climlesini zikretmesi miinafiklarin iddialarinin asilsizhigini
gOstermistir. Ayet bunu sdzdizimi ve tibak/zithkla yapmistir. Ayrica isim ciimlesi fiil climle-
sinden daha beligdir. Lafizlarin dizilisi, cimlelerin tertibi, sirali iki ciimle arasindaki anlam
ve sekil bakimindan tezat iliskisi, takyitten mutlaga gecis imanin aslinin nefyi, yani lafzin
zikredilene delaletinin terki icindir (Ebu’l-Berekat 1998: 1/47-48). Buna goére blyuk giinah
isleyerek taatten ayrilmak anlamindaki fiski, mezhebi tasavvurla “irtidat” veya “el-menzile
beyne’l-menzileteyn” sayan Mutezile ve Hariciye yanilmistir (Ebu’l-Berekat 1998: 1/74, 80,
105, 156, 235, 533, 544; 11/20, 249, 305,675; 11I/10, 203, 314). 3/Al-i imran 132'deki | laf-
zi da Mircienin guinahin iman sartiyla isleyene zarar vermeyecedi tezini ¢lrtitmektedir
(Ebu’l-Berekat 1998:1/291).

Yukaridaki bulgular, Ebu’l-Berekat'in kelami miilahazalarini beyan, meani, bedi, ligat, sarf,
nahiv ve istikak ilimleri ekseninde Kur'an’a dayandirdiginin belgesidir. Meddrik'te beyani
te'vilin kelami meselelere dair drnekleri bu kadarla sinirlanamaz. Nitekim mufessir, efal-i
ibad (Ebu'l-Berekat 1998: 11/148, 208; 11l/514), hidayet-dalalet (Ebu’l-Berekat 1998: 1/381,
104, 133,136,173, 187,233,304, 307,530, 537, 586; 11/73-74, 148, 208, 382, 395; 111/232, 256,
197, 308; 111/93, 185-187, 204, 223, 231-232, 256, 303, 514, 583), fiillerin kesbi (Ebu’l-Berekat
1998:1/284,382;11/18,27, 156, 159, 167, 181) nazar (Ebu’l-Berekat 1998:11/123; 111/572), kabir
halleri (Ebu’l-Berekat 1998: 11173), said-saki (Ebu’l-Berekat 1998:1/582), mira¢ (Ebu’l-Berekat
1998: 11/224), ruhun hakikati ve bilgisi (Ebu’l-Berekat 1998: 11/274-275, 704; 11//183), Ebu Be-
kir ve Omer'in hilafetleri (Ebu’l-Berekat 1998:1/368, 455, 680-681; 11I/503) gibi kelami-itikadi
meseleleri beyani sisteminin enstriimanlariyla agiklamistir.

Beyani sistem, lafizlari delaletleri bakimindan tasnif ederek ise baslayan fikih usuliiniin de
ilgisini cekmistir. Meddrik'teki atiflari géstermistir ki mufessirin fikhi te'villerini bicimleyen
mezhep Hanefiliktir (Ebu’l-Berekat 1998:1/42-43, 391; 11/490, 503, 723; 111/38, 132, 417).

Hanefilerde muhkem, miifesser ve miicmel lafizlar, tahsis ve takyide ugramamis amm ve
mutlak lafizlar te'vile kapalidirlar. Ancak bir lafzin sabit medluliine ragmen ortak bir illetten
oturt hikm genisletilip daraltilabilir (Ebu’z-Zehra 1990: 112-126). Bu te'vildir; ser’i asli ki-
yastir (Ebu’l-Berekat 1998:1/214, 427;11/229, 257; 111/409).



m 6. Tirkiye Lisanststt Calismalar: Kongresi - Bildiriler Kitabi III

Ebu’l-Berekat, belirli bir manaya vazedilen hassin ve tahsise ugramamak kosuluyla ammin
delaletinin kat'i oldugunu bildiren Hanefi usule sadik kalmistir. Hanefilikte tahsise ugramis
ammin ancak hass kismina delaleti kat'idir; geri kalaninda te'vil caizdir (Ebu’l-Berekat 1998:
1/196; Pezdevi ths: 59-66, 67-73). Buna binaen mufessir, 25/Talak-4'teki iddet htikmunu ha-
yiz yasina gelsin-gelmesin hayizdan kesilmekle hamilelik stiphesi tasiyan tim kadinlara
yaymistir (Ebu’l-Berekat 1998: 111/499). Ayni sekilde 11/HGd-114teki “el-hasenat”i namaza
tahsis eden rivayetlere istinaden lafzin namaz disindaki manalara hamlini tahsisle belirle-
nen anlami mahfuz kalmak kaydiyla caiz gorerek diger ibadetlerin de giinahlar sildigine
kiyasla/te'ville htikmetmistir (Ebu’l-Berekat 1998: 11/88-89). Mitevatir bir nassin veya ayetin
tahsis etmedigi ammi, sebebi hass dahi olsa genellemistir. Yahudilere dair 5/Maide-44'te-
ki “0s pS01 o2 &ld g dn J3f & oS2 | o0 ibaresini sebebinin hususiligine ragmen genellemesi
buna 6rnektir (Ebu’l-Berekat 1998: 1/449, 111/278). Ayrica lafzi hass olan ayetlerin de genel-
lenebilecegini 65/Talak-1'deki &3 ! v nidasi baglaminda belirtmistir. Hz. Peygambere 6zel
olmasina ragmen kudve/usve/model oldugundan o bu hitabi amm saymis; anlamini “Ey
Nebi ve miiminler’, seklinde takdir etmistir (Ebu’l-Berekat 1998: 111/496).

Fikihta birden fazla mananin tek lafizda birlesmesine istirak, lafza da misterek denir. istirak
manada gerceklesir, lafizda degil. Misterek, bu yoniyle ammdan; ¢ok anlamli olmasiyla da
hasstan ayrilir. Hanefilerde misterek, icerdigi tim manalara vazedilmis dedgildir; onlardan biri
secilmelidir. Hasstan farkli olarak se¢imi sabitleyecek bir nass bulunmadigindan muevvel icti-
hatla belirlenir (Ebu'z-Zehra 1990: 149-151). Ebu’l-Berekat, 2/Bakara-228'deki s 3 # lafzinin “tuhr/
temizlenme”ve “hayiz/iddet” anlamlarindan “hayz"i, bu itibarla tercih ettigini sdyle agiklamistir:

iddette rahmin istibrasi aranir. Rahmi hayiz istibra eder, taharet degil. Safii'nin dedigi
gibi “kurd”dan maksat tuhr olsaydi, o zaman kisi esini hayzin sonunda bosadiginda
hayiz siiresi iddete mahsup edilmezken temizligin sonunda bosadiginda mahsup edi-
lirdi. Bu durumda da iddet ic ay degil, iki kiisur ay olurdu. Ustelik buradaki “Gi¢” ismi
hasstir; vazolundugu manaya delaleti kat'idir (Ebu’l-Berekat 1998:1/189).

Lafizlarin delaleti konusundaki diistincesini netlestirebilmek icin miifessirin zahir algisina
da bakmak lazim. Hanefi istilahinda zahir, bir karine olmaksizin isitildiginde manasi anla-
silan; ancak te'vil, tahsis ve nesh kabul eden lafizlardir; zahiri, nasstan ayiran husus, nassta
kaynagi mutekellim olan lafza bitisik bir karinenin bulunmasidir. Bu nassi zahirden daha
acik yapar (Ebu’'z-Zehra 1990: 110-112).

Zahir-nass iliskisini mifessir, 2/Bakara-275'in te'vilinde kullanmistir. O, alis-verisle faiz ara-
sinda asil-fer’ miinasebeti kurarak faizi helallestirmek isteyenlere “faiz haram, alis-veris
helaldir; hikmU zit seyler arasinda temsil/kiyas yapilamaz; nassin delaleti musgriklerin ki-
yaslarini ¢lritmistir” (Ebu’l-Berekat 1998: 1/224) diyerek cevap vermistir. Mifessir, sevk ge-
rekcesi olmadigi halde ibareden alis-verisin helal oldugu hikmuna ¢ikarmistir. Bu zahirin
delaletidir. Ayni sekilde Yahudilere 6zel olmasina ragmen, zahirinden 6tiiri kisas hikmuni
Muslimanlara da yaymistir (Ebu’l-Berekat 1998: 1/449-450).



Tefsirde Te'vilin Epistemolojik Dayanaklari: Ebu'l-Berekat En-Nesefi Ornegi ®

Miifessir bunun disinda ibadet, nikah, talak, muamelat, feraiz, ceraim, ukubat, siyaset ve
cenaze islemlerine varincaya kadar norm cikarilabilecek her lafiz ve ibareden Hanefi usul
geregince istihracta bulunmustur (Ebu’l-Berekat 1998: 1/168, 233, 306, 337, 342, 345-346,
390, 402, 419, 422, 429-430, 444, 448, 473, 482, 562, 564, 627, 674, 677, 11/33, 89, 201,221,
229, 253, 424, 458, 502-503, 534, 541; 111/28, 33, 38, 44, 278, 313, 347, 417, 428, 450, 496,
500, 511, 630); ancak bu calisma icin yukaridaki 6rneklerin yeterli oldugu distintiimektedir.

Ebu’l-Berekat, beyani te'villerinin mesruiyetini flird'u usule tabi tutarak saglamistir. Bu dog-
rultuda kullandigi temsili kiyasi dil, tarih ve islami bilginin asillarina mutabakat arzedecek
sekilde diizenlemis; tarihi ve kilturel baglama riayet etmis; ayrica Kur'an, Siinnet ve selef-
ten referanslarla cikarimini pekistirmistir. Yorumun zanni oldugunu g Jé & jalt wis s
L.ade 3 3w gl gibiifadelerle teyit etmistir.

Burhani Epistemoloji ve Medarik’te Burhani Te'vil

Sozlikte acik ve kesin delil anlamina gelen burhan, “hakla batil birbirinden ayiran, stiphe-
ye mahal birakmayacak derecede acik ve kesin hiiccettir” (Tehanevi 1996: 1/324).Mantikta
bir dnermenin dogrulugunu ispatlamak icin yuritilen zihinsel faaliyetlerin genel adidir
(Cabiri 2001: 483, 485; ibn Manzur ths: “Burhan” mad; Tehanevi 1996: 1/324). Onciilleri evve-
liyyat, tecrlibiyyat, mahsdsat, mutevatirat ve zaruriyyattan oldugundan burhan en saglam
kiyastir. Bu itibarla Mantik, Felsefe, Kelam, Fikih ve Usul ilimlerinin benimsedigi bir ispat
yéntemidir (Pezdevi ths: 248-278; ibn Riisd ths: 12-66; Farabi 1990: 21, 28; ibn Sina 1364:
126-128; Gazzali 1329: 187). Burhandan maksat, timelden tikele/cliz'tye ulasmaktir (Cabiri
2001: 483-485; Tehanevi 1996: 1/324; Ebu’l-Berekat 1998: 111/179).”

Kindi (6. 252/866), Farabi (6. 339/950), ibn Sina (6. 428/1037), ibn Hazm (6. 456/1064), Ebu
Muin (6. 508/1115) ve ibn Teymiye (6. 728/1328) Kur’ani delillerin zanni ve hatabi degil, akli
kiyaslara dayanan burhani deliller oldugunu savunurken (ibn Ebi Serif 1317: 48-58) Razi (6.
606/1210), Taftazani (6. 792/1390) ve ibn Riisd (6. 520/1126) gibi bilginler bunun aksini iddia
etmislerdir. Onlara gore Kur'an, tasavvurat ve tasdikati ayni seviyede anlayamayan aydinlar,
yari aydinlar ve halk kitlelerine hitap edebilmek icin hatabi/zanni delilleri de kullanmis; ay-
dinlarn burhani, yariaydinlari cedeli, halk kitleleriniyse hatabi delillerle aydinlatmistir. Burhan,

ol A I ol 5 Bl a5 5 BaSAL 2L o )

6  Fikih ve Kelamda ta'lil (timdengelim/burhan-i limmi/mantiki kiyas/deduction), istikra (istidlali/tiimevarm/bur-
han-1 inni/enduction) ve temsil (fikhi kiyas/analoji) isimleriyle burhana basvurulmustur (Pezdevi ths: 248-278;
Nesefi 1993:1/57-61; Tehanevi 1996: 1/324).

7 “Sen dleceksin, onlar da 6lecekler!” (39/Ziimer-30) ayetinin tefsirinde mufessir, Ebu Amr'in “Her ruh sahibi (can-
l) 6lecek” misrainin delaletiyle timelden tikele intikal ederek burhanf kiyasin 6geleri arasindaki iclem-kaplam
iliskisini gostermistir. Siir su sekildedir:

;QVWTJbé S T3} go'u B réb 333 Gy 10 Bow =pSd

; R . L . ) =
Sed S0 5l s w3JY p - selldpso 1! ) 1 1dé—, s



m 6. Tirkiye Lisanststt Calismalar: Kongresi - Bildiriler Kitabi III

ayetindeki “hikmet”in karsiligi; 59/Hasr-2'deki i‘tibarin konusudur. Malumdan mechule
zihni hareketi, istinbat ve istihraci ifade eden, felsefi olmakla da beyani ve irfani kiyastan
ayrilan i'tibar/burhan farzdir; en giizel kiyastir. 3/Al-i imran-7'nin “rasih(in” diye bahsettigi
kimseler hukema/filozoflardir. “4.3-1 as 4i” avama yonelik hatabi delilin; “w31>"se Eg'ariye ve
Mu'tezilenin kullandigi, ncdilleri zanni oldugundan nazari veya ser’t bir yakine dayanma-
yan cedeli delilin karsihgidir (ibn Riisd ths: 12, 15, 22, 25, 29-32, 38, 58, 62-66; Cabiri 2001:
484; Gazali 1986: 87).

Burhani sistem, bilgiyi tasnifte nakli degil, akl esas almaktadir (Cabiri 2001: 655-656; Pez-
devi ths: 249). Burhanin bu tavri, kendisine yoneltilen reddiyelerin kaynagidir. Beyani ve
irfant sistemler karsisinda burhani mesruiyet bunalimina iten esasa dair bu elestiriyi bur-
hani ekol, beyanla ontolojik, epistemolojik ve metodolojik iliskiler kurarak asmaya calismis-
tir. Bu baglamda ayni orijinden ciktiklari icin aklin nakille ¢celismesinin mimkin olmadigin
savunmustur. Nahiv-mantik, felsefe-din uzlasisi bunun géstergesidir. Akilla naklin celistigini
savunmak naklin maksatlarini; Kur’an'daki teaduil/denklik, telaziim/zorunluluk ve teanid/
uzlasmazlik, karsitlik mizanini anlayamamaktan kaynaklanmaktadir (Gazzali 2002: 98-103;
Tehanevi 1996: 1/ 324; Cabiri 2001: 519-523).

Beyandaki lafiz-mana kavram ciftinin yerini burhanda lafizlar-makalat; asil-fer’ ve cevher-a-
raz kavram ciftlerinin yeriniyse vacip-mimkiin ve miimteni kavramlari; kelamin kullandigi
hudds delilinin yeriniyse sebeplilik, inayet ve ihtird" delilleri alr. Bunlar, Vacip Varligin ka-
nitlaridir. Kur’an bu mantik diizeniyle okunmali; yakini/kat't sonuclara ulasmak icin “gaibin
sahide kiyasi yerine akil yiiriitme ve tiimevarim, lafizlarin delaleti yerine makasid, tecviz ve
adet yerine sebeplilik ve olgularin surekliligi ilkesi” kullanilmalidir (Ebu’l-Berekat 2010: 28-
29; Cabiri 2001: 687, 689).

Mademki burhan ekoliine gore burhanin Kur'an'daki karsihdi “Ey basiret sahipleri, i'tibar
1"emridir, o halde Meddrik baglaminda burhani te'vil incelemesine de buradan basla-
mak gerekir. Ebu’l-Berekat, Medine s6zlesmesini bozan Yahudi Bent Nadr kabilesi hakkinda

o

inen 59/Hasr-2'nin akil sahiplerine izafe ettigi “i'tibar” lafzina “teemmul” anlamini vermistir.

ediniz

Ozel baglamiyla ayetteki “i'tibar ediniz!” emri, “Ey basiret sahipleri, Bena Nadr'in bu ayete
konu olan fiillerini diistintin, yaptiklarini yapmaktan kacinin, ugradiklari akibete ugramak-
tan korunun, demektir. Ancak i'tibar emri, hususi bir baglamda inmesine ragmen bu olayla
sinirlanamaz. Zira bu Kur'an ifadesi, kiyasin cevazina delildir” (Ebu’l-Berekat 1998: 111/456).

Mubhtasar bir tefsir olmasi hasebiyle Ebu’l-Berekat'in gayet veciz bir tslupla yazdigi ifadeleri
dikkatli okumak gerekir. Clinkli muhtasar eserlerde sozciik secimi, literal anlaminin 6tesin-
de yazarin kastina delalet eden 6zel anlamlar tasir. Bu itibarla miifessirin disiinmek anlami-
na gelen pek ¢ok kelime arasindan teemmiil lafzini se¢gmesi dikkatlerden kagmamalidir. Te-
emmil, bir seyin dogrulugunu tespit icin o sey lizerinde diisinmek demektir ki ligatlerde
“nazar” sézcliglyle karsilanmaktadir (ibn Manzdr, ths; 131). Ayetteki i'tibar emri, Tiirkcede
uzgorir dedigimiz emarelerden isin akibetini gérme yetenegine sahip kimselere yoneliktir.

m 20



Tefsirde Te'vilin Epistemolojik Dayanaklari: Ebu'l-Berekat En-Nesefi Ornegi ®

Bu ayeti, 16/Nahl-125 ile birlikte okundugunda mifessirin teemmiilden kasti daha belir-
gin hale gelmektedir. Ebu’l-Berekat'in ifadesiyle 16/Nahl-125"teki tartismayla ilgili ilahi di-
rektifler, ... tartismanin muhkem ve saglikli bir sOylem/ “aSli izl B (izerine insasi-
ni gerektirmektedir. Bu da ancak hakki aciklayip stipheyi kaldiracak, kalpleri uyandiracak,
gonillere nasihat ve akillara isilti olacak delillerle miimkiindur. Allah, yoldan sapanlari ve
hidayete erenleri en iyi bilendir. Kalbinde hayir olana tek bir nasihat yeter; kalbinde hayir
olmayana ise hicbir sey tesir etmez.” (Ebu’l-Berekat 1998: 11/241).

Medarik ve kaynaklarinin delaleti, mifessirin delilleri, mahiyet ve yontemlerine gore akli ve
nakli olarak ikiye ayirdigini ve bu bilgilerin istidlal ydntemlerinin de tabiatlar geregi farkli
oldugunu gostermektedir. Esas konumuz olmadidi icin fazlaca temas etmedigimiz tefsir ri-
vayetlerine 6ncelik vermesi nakli bilgiyi tefsir ilminin birinci dereceden kaynadi addettigini
gostermeye kafidir. Ayni sekilde kiyasa miracaat etmesi, Kur'an lafiz ve ibarelerini beyani
te'vilde aciklandigi Gizere fikih usGlinin delalet yontemleri ve kelam ilminin temel ilahiyat
meselelerine yaklasimiyla ele almasindan da akli bilgiye bilginin bir kategorisi olarak te-
lakki ettiginin kanitidir. Ustelik Ebu’l-Berekat bu hususu, kendi ifadeleriyle tespit etmistir
(Ebu’l-Berekat 1998:111/108-111, 539).

Ebu’l-Berekat'in 16/Nahl-125'teki ifadeleri de delillerin hitap ettigi insani melekeye gore
cesitlenmesi gerektigini tespit etmektedir. ilgili ayetin tefsirinde “delillerin kalbe, géniile ve
akla tesir etmesi gerektigi” seklinde bir kayit dismektedir ki buradan istidlalin bu hassalara
uygunluk sartini tasimasi gerektigi sonucu direkt ¢cikmaktadir. Gazzali (505/1111) bu itibarla
Kur'an'in delillerinin burhani, hatabi ve cedeli olmasi gerektigini belirtir (Gazzali 1986: 87).
Mufessir, Medarik'te hatabi delilden ismiyle bahsetmez ama mahiyetce Gazzali’'nin tasnifine
mutekabil bir tasnifi, 2/Bakara-260'in te'vilinde zaruri bilginin kat'i, istidlali bilgininse zanni
oldugunu vurgulayarak yapar. (Ebu’l-Berekat 1998: 1/215). Bu ifade, bilgiyi zarri ve istidlali
seklinde ikiye ayirdigini miindemigtir Nakli bilgiye semi’yyat veya dogrudan nakil dedigi-
ne gore mifessirin ilm-i zaruriden kasti, nakli degil akli bilgidir (Ebu’l-Berekat 1998: 111/108,
1/379); bununla birlikte istidlali bilgi de degildir. Zira ilm-i zar(ri ye ilm-i istidlaliyi dilde ve
mantikta ayrikliga delalet eden “ve” baglaciyla baglamistir (Ebu’l-Berekat 1998: 11/51, 1/42).

Acik yureklilikle ifade etmek gerekir ki tek basina bu veriler, Ebu’l-Berekat'in bir ispat yonte-
mi olarak burhani kiyasi kullandigina yeterli delili teskil edemez. Bunun icin daha fazla bil-
giye ihtiyag vardir. Mifessirin nazarinda naklin dogrudan delalet etmedigi bilgiyi istinbatla
¢ikarmak anlaminda ictihadi bilgi/istidlal aklidir ve olasi kast-1 ilahi oldugundan zannidir.
Fakat bu, nakil disindaki bilgiler ve onlara goturen delillerin timden zanni oldugu anla-
mina gelmez. Akli olmakla birlikte kesin bilgi veren, akli kesinligin son haddi olan deliller
vardir ki bu burhandir (Nesefi 1993:1/53-61; Gazzali 1329: 187;2002: 102-103; ibn Riisd ths:
12-66; ibn Sind 1364: 126-128; Ebu’l-Berekat 1998: 1/120, 11/103, 400, 462, 616, 641, 656).
Ebu’l-Berekat'in “...hakki aciklayip stipheyi kaldiracak, kalpleri uyandiracak, goniillere na-



m 6. Tirkiye Lisanststt Calismalar: Kongresi - Bildiriler Kitabi III

sihat ve akillara 1silti olacak deliller ..." ifadesindeki delillerden maksadi bu olmalidir. Zira
Meddrik'ten tedarik ettigimiz veriler, mifessirin nakilden farkl bir kategori olarak akli bilgi-
leri tlrlerine, imkan ve mahiyetlerine, referanslarina, tahsil keyfiyetlerine ve yéntemlerine
gore zar(ri/kat'i ve istidlali/zanni seklinde siniflamaktadir. Ayni pasajda hepsi delil anlami-
na gelen sultan, beyyine, hiiccet, ayet ve istikrayl, mahiyet ve islevlerinin ayrikligina isaret
edercesine ilintilendirmesi bunun tezahiridir (Ebu’l-Berekat 1998: 11/164).

Mifessire gore 27/Neml-24'teki burhan, yaratma ve indyete dairdir. Clinki Kur'an ayetleri
olmasa dahi insan, tikel olaylari genelleyerek alemin hudiisuna, oradan mutlak irade sahibi
bir muhdis fikrine ulasabilir. Ornegin yagmurla nebatatin bitirilmesi insana rizik temini igin-
dir. Bu, yaratan, miidebbir ve misfik bir sebebin/failin varligini zarQri olarak bildirir. istikra®",
beyyine, sultan veya hiiccet, ne isim verilirse verilsin delillerin roli bilginin ikame ve ikrari-
dir (Ebu’l-Berekat 1998:11/164, 462, 111/103, 105, 112, 114, 695, 1/491, 502). “Tabiati geregi her
icad bir macidi, her muhdes bir muhdisi gerektirir, seklinde formdle edilen yaratma/ihtira’
delilinin hedefi (Ebu’l-Berekat 1998: 111/115), cisim, cevher ve arazdan miirekkep alemin Al-
lah’a alem/isaret oldugunu diisiindiirtmektir (Ebu’l-Berekat 1998: 1/ 25, 11/ 398). ibrahim (as)
kissasi, vahiy olmasa dahi nazar ve istidlalle insanin kevni isaretleri/ayetleri okuyabilecegi-
nin kanitidir (Ebu’l-Berekat 1998: 1/ 516).

Maturidilik s6z konusu oldugunda burhani te’vil baglaminda asil incelenmesi gereken delil,
temanu’ delilidir. Ancak Ebu’l-Berekat, “Gokleri ve yeri o yaratmisken bu ikisini ve bunlara
nispet edilen durumlari tedbir edenden baska tanrilar olsaydi usulli kelamda tespit ettigi-
miz Uzere her ikisi de harap olurdu.” (Ebu’l-Berekat 1998: 111/399) ifadesiyle yetinip temand’
konusunun detaylarina girmeyecegi izlenimini vermis; bununla birlikte 112/ihlas suresinde
ismiyle degil ama mahiyetle bahsetmistir (Ebu’l-Berekat, 1998: 111/399, 695).

Vahdaniyetin akli delili sudur: Allah, alemin tedbirine ve yaratilmasina muktedir olur
veya olamaz; muktedirse ikinci tanri gereksizdir. Bu kusurdur; kusurludan tanri ola-
maz. Yok, muktedir degilse o zaman kendisi eksiktir. Akil mefulln faile ihtiyacini zaruri
gordr. Bir fail yeterliyken, digerlerini tadat gereksizdir. Zira iki ilahla sonsuz sayida ilah
arasinda fark yoktur; her ikisi de muhaldir. Faraza birisi bir isini gizlemek istese ve buna
muktedir olsa gizleneni bilmeyen ilah cehaletle ma'liil olur. Yok, gizleyen gizledigi seyi
digerinin bilmesini engelleyemezse gizleyemedidi icin aciz olur. Ayni sekilde varligi
mimkuin olan bir madumu icad edemezlerse her ikisi de aciz olur; acizden tanri ol-
maz. Biri icad eder digeri edemezse, edemeyenden tanri olamaz. Birlikte icad ederler-
se bu durumda da her biri digerine muhtag, dolayisiyla her ikisi de aciz olur. Biri tek
basina yaratirsa bu da digerinin tanriligini dogrudan iptal eder (Ebu’l-Berekat 1998:
111/693-694).

8 lstikra, mantikta timevarim adiyla bilinen ve zihnin 6zelden genele dogru hareket ettirilmesi esasina dayanan
bir akil yiriitmedir (Oner 1986: 174-180).

u 22



Tefsirde Te'vilin Epistemolojik Dayanaklari: Ebu'l-Berekat En-Nesefi Ornegi ®

Mifessir, bu delillerden Allah’in, muhdes, mimkiin ve mirekkep varliklardan farkl vaci-
bu'l-viicut, kadim, halik, kadir, alim, hayy, basir, semf, murid, mutekellim, kemal sifatlarini
haiz oldugunu ¢ikarmistir (Ebu’l-Berekat 1998: 11/695).

Ebu’l-Berekatin temana deliliyle ilgili agiklamalari tefsir addedilemez. Kendisi de “...usuli
kelamda tespit ettigimiz tizere ..." seklindeki ifadesiyle zaten bunu teyit etmektedir. Ancak,
miifessirin ilgili agiklamalari, suredeki 4> lafzinin izahi sadedinde, bu kelimenin aslinin 41
oldugunu ve «> 3 den tiiredigini belirttikten sonra “O’'nun vahdaniyetinin akli cihetten delili
sudur” diyerek vermekte (Ebu’l-Berekat 1998: 111/693-694); bdylece vahdaniyetin mahiyeti
ile birlikte kosullarini > lafzina bagli olarak aciklamaktadir.

Bu tespitlerden anlasiimaktadir ki ehliyetsiz ellerde yikima yol acabileceginden burhani
te'vil, ancak burhani usul ve yontemleri bilip tatbik edebilen, makasidi ve baglamlar agi-
sindan ilahi metni bituniyle gorebilen, ta'lil, istikra ve temsil gibi istidlal usullerine vakif
hikmet erbabina/havassa tevdi edilmistir. Mifessirin teamli de bu yéndedir.

irfani Epistemoloji ve Medarik’te irfani Te'vil

Beyan ve burhan gibi irfani/icadi bilgi de kendini 6zglin kavram ciftleriyle anlatir. Bu kav-
ram ciftleri ilim-icad/marifet, zahir-batin, seriat-hakikat, nibuvvet-velayet, fena-bekadir.
Mademki bu ¢alisma epistemolojik temelleri agisindan te'vili arastirmaktadir o halde ‘Me-
darik'te irfani Te'vil’ konusuna ilim-icad/marifet kavramlarinin izahiyla baslanmalidir.

Ligat anlamlari ayni olmakla birlikte ilim ve icad/marifet kavramlarinin kaynaklari, iclem
ve kaplamlari, keyfiyetleri ve giivenilirlikleri farklidir (ibn Manzur ths: “Arafe” mad; Tehanevi
1996: 11/1583). Marifet, irfani bilgi sisteminin odaginda duran ve sadece havasta hasil olan
lediinni ve askin bilgidir; Allah'in havasa zat, sifat ve isimleriyle bilinmesidir. Hakk'i tanimak,
tecellilerini bilip kavramak, ilahi hakikatlere muttali olmak, O'nun zati hakkinda hayrete
diismek, kulu yonettigini kalpte tutup tedbir ve ihtiyari birakmaktir. Dlnyevi olanin par-
cal ve karanlik tabiatindan siyrilip ruhen aydinlanan arifin Hakk’t ve hakikati miikasefe ve
musahedesiyle (53/Necm-9, 11), aklin ve naklin disinda, vasitasiz/vehbi sekilde olusan bu
ozel bilgiye vehim, kuruntu, zan ve stiphe karisamaz (Tusteri ths: 262-263; Stlemi 1981: 83-
84, 118, 123-124; Gazzali ths: 1/50, 57-60, 64).

Allah, Allah disinda bir halle/ilimle bilinemez. Marifetullaha ulasabilmek makamati gegmeyi
gerektirir. Benlik algisinin/nefsinin mahviyetini/fenasini gerceklestiremeyen salik, ne O'na ne
de O’nun bilgisine ulasabilir. Arifin seyri nefsinden, hallerinden, sézlerinden, kendisine ilisen
tim arazlardan kopuncaya, Allah’in nuruyla bakip gaibin kazasina vakif oluncaya kadar stirer
(Slemi 1981: 117-118). Bu evreler, makamsiz hale gelinceye kadar tekrar eder. Nihayet seyir
durur, stik(inet baslar; hal, makam ve arzulardan hali olarak arif, O'nda olur; tekamil yolunu
tekrar eden tecribelerle mikasefe ve miisahede ettiginden emin olur. Boylece ilhamla ves-

23 m



m 6. Tirkiye Lisanststt Calismalar: Kongresi - Bildiriler Kitabi III

veseyi, hatirla tab’i, kerametle aldanmayi, yakinle istidraci birbirinden ayirir... istikamete varir.
Ancak bunlar, marifetin mukaddimeleridir (Stilemi 1981: 116-117, 123-124).

Mufessirin marifetullah meselesine yaklasimi yukarida 6zetledigimiz tasavvurla ortus-
mekte; o da marifetullahi Allah'in zatinin ve sifatlarinin bilgisi saymakta, sirk ve giinahtan
iman ve taatle arinmak isteyenlerin 6grenmesi gereken bilgilerin basina yerlestirmekte;
35/Fatir-68 ayetindeki “Sadece alim kullari Allah’tan korkarlar!” alimlerin ayirtedici 6zelli-
ginin marifetullah oldugunu belirtmektedir. Ona gore, husu’ igin bilgi/marifet sarttir; Al-
lah’t hakkiyla taniyan ma'siyete kalkismaz; daima hayir isler (Ebu’l-Berekat 1998: 111/597). 6/
En’am-91'de “Allah’t hakkiyla takdir edemediler” elestirisine maruz kalan Yahudiler, “Allah,
hicbir besere hicbir sey indirmemistir” diyerek nibuvveti inkar etmislerdir. Hakkiyla tak-
dirle O’'nun rahmetinin bilgisini bilmek kastedilmistir. Bu bilgi marifet/icaddir ve kesindir.
(Ebu’l-Berekat 1998:1/52-522). 39/Ziimer-67'nin yorumundaysa “O’'nun tim esyadan biylk
oldugunu hakkiyla marifet etseler ve nefislerinde hakkiyla takdir etselerdi O’'nu geregi gibi
tazim ederlerdi” (Ebu’l-Berekat 1998: 111/192) demektedir. Bu izah, sirf marifetin 6znel tec-
ribelerle kesfedilen &zel bir bilgi oldugunu gostermekle kalmayip kesfin verdigi bilginin
misahedeye dayali olmasindan 6tlri kat'i oldugunu da teyit etmektedir. Ebu’l-Berekat’in
marifeti muhabbetin 6nkosulu saydigi asagidaki pasaj bunun kanitidir.

Muhabbetullah, tnsiyeti kesintisiz devam ettirmektir. Bu, marifetullah, siiregen bir

husu, kalbin O’'nunla daima mesgul olmasi ve zikirle miimkinddr. Kimileri ilahi mu-

habbetin stinnete tam uyum oldugunu sdylerken kimileri de daima tefekkir, cokca

halvet ve suskunluk, baktiginda gérmemek, cagrildiginda duymamak, kotuluge tzul-

memek, iyilige sevinmemek, kimseden beklentisi olmamak ve korkmamak diye agik-
lamistir (Ebu’l-Berekat 1998: 1/249).

irfani bilgide amacg, nefsin bilgisinden manevi sicrayislarla Hakk'in bilgisine, kelamin hakiki
muradina, zahiri alemin 6tesindeki gercek varliga ve mutlak hakikate ulasmaktir. Ancak bu
bilgiye zahiri/kabugun bilgi(si)yle degil, kabugun altindaki esrarin kesfiyle; micerret haliy-
le hakikati misahede etmekle; kabugun 6tesindeki 6ze, Kelamullah baglaminda lafizdan
hakiki murada intikalle ulasilabilir. Bunun i¢in marifet ehli olmak ve bazi riyazi tecriibeleri
gecip cesitli olus hallerini/makamati tecriibe etmek, Hak ve hakikatle 6zsel bir birlesmeyi
tahakkuk ettirmek gerekir (Ragib ths: 66-67, 474-475; Razi 1997: 226-227, 486; Taberi 2003:
1/22; Tusteri ths: 45-46, 76-78; Gazzali ths: /50, 57-60, 64, 102; Mekki 2003: 11/67; Suy(ti 1996:
11/1220; Cerrahoglu 1996: 11/12; Cabiri 2001: 360-362).

Yukaridaki ifadeler muhakkikin talip oldugu hakikatin, esyada zahir ve batin seklinde iki
ontolojik diizeyinin bulundugunu, kevni ayetler gibi 1afzi ayetlerin de bu diizeyleri ihtiva ve
isaret eden simgeler oldugunu, hakikate ulasmak icin zahiri ihmal etmemek kaydiyla batini
kesfetmek gerektigini belirtmektedir.



Tefsirde Te'vilin Epistemolojik Dayanaklari: Ebu'l-Berekat En-Nesefi Ornegi ®

Ebu’l-Berekat’a gore zahir, goz, kulak, dil gibi hassalarin algilariyla bilinen si§ bir bilgidir;
batinsa kalp, akil, fehm gibi manevi/soyut hassalarla bilinen derin bir bilgidir. icad/marifet,
batinin bilgisidir; bu 6zelligiyle tab'dan ayrilir (Ebu’l-Berekat 1998: 1/249, 375, 11/717-718).
irfanda keyfiligi engelleyecek kayt, siiltk/ahlaktir. irfani bilgiye vakif olabilmek icin arifin
Ustlin ahlaka, kayitsiz teslim olmus vicdana ve istikamete sahip olmasi; ilmiyle amel etmesi
(Ebu’l-Berekat 1998: 1/220), ma'siyetten uzaklasip taatle nefsini tezkiye etmesi (Ebu’l-Be-
rekat 1998:1/130, 143, 152, 193, 364, 706, 11/312, 111/83), nefisle cihadin en blyik cihat oldu-
gunu unutmamasi gerekir (Ebu’l-Berekat 1998: 11/456). istikametin hakikati ikrardan sonra
karardir; ikrardan sonra firar degildir (Ebu’l-Berekat 1998: 111/235; 111/235).

Fena mertebesinin marifetin mukaddimesi sayilmasi bu cihetledir. Esasen fend menfi ma-
nada kainatin anlamsizigindan 6te diinyevi olanin ilahi olan karsisindaki degersizligini ifa-
de eder. Bu ylzden mifessir fena hakikatini ziiht kavrami baglaminda islemistir (Ebu’l-Be-
rekat 1998: 1/241, 449, 11/651). Allah'in sivrisinegi, 6riimcegi veya sinedin kanadini kainatin
yaratilisina 6rnek vermesi diinyanin hakiki degerini géstermeye yonelik estetik bir temsildir
(Ebu’l-Berekat 1998: 1/71-74). Séziin 6zl dinya hakirdir; diinyevi hayata dair sehevi arzu-
lar hakimlerin katinda asagdiliktir; ona tabi olan kinanmistir; tabi olanin misahede ede-
cegi sey hayvani tabiatidir (Ebu’l-Berekat 1998: 1/241). Ahiret umur-1 izamdir. Bu nedenle
Zi'n-Nan'un (245/859) dedigi gibi muridin dlinyay! talep etmemesi, etmisse sevmemesi,
sadece azik almasi, gerisinden vazgecmesi gerekir (Ebu’l-Berekat 1998: 111/439). Tusteri’nin
(283/896) ifadesiyle 35/Fatir suresindeki kitabin miras birakildigi sabik ahretle, muktesit
hem diinya hem de ahretle, zalimse ahretini ihmal edip sadece diinyayla mesgul olandir.
Zalim ma’siyet halinde, muktesit tevbe halinde, sabik istikamet halindedir. Bilgi bakimindan
sabik alim, muktesit muteallim, zalim cahildir. Zalim dlnyayi, muktesit ukbayi, sabik Mev-
1&'y1 talep eder (Ebu’l-Berekat 1998: 111/235). 5/Maide-44'teki “rabbani ve ahbar’, alim ve abid
ulema ve zahitlerdir (Ebu’l-Berekat 1998: 1/449).

irfan ehli diinyevi olanin siifli, uhrevinin ulvi oldugunu bildiginden kendisine aci veren fani
yurtla/diinyayla alakasini asgariye indirmekte; vuslati arzulamaktadir (Ebu’l-Berekat 1998:
1/511, 535, 11/568, 716). Marifet ehli ihsan sahibi kimselerin Allah’tan ayri diismek kaygisiyla
aglamasi, litfiine dua etmek ve kazasina riza gostermesi gerekir; yoksa ariflik iddiadan iba-
ret olur (Ebu’l-Berekat 1998: 1/470). Bu yolda arif, fakirlik suurunu siar edinmelidir.

Halk daima Allah’a muhtactir. Ama fakirlik suuru ne derece yiksekse diger varliklara
olan ihtiya¢ da o kadar azalir. Zahiren fakirlik gibi gériinen stfinin bu hali esasinda
hakiki zenginliktir. Fakirlik insani tevazu ve boyun egmeye, zenginlikse kibre sevketti-
ginden fakirlik, Allah’a ulastirirken zenginlik sanisi Allah'tan uzaklastirir. Oyleyse yok-
sulluktan mutevellit bela izzettir (Ebu’l-Berekat 1998: /144, 111/82-83).

Ancak Allah’in ihsanlarina ragmen “siikredenler ne kadar azdir” (34/Sebe’-13). Burada az-
hgindan haber verilenler siikre tiim benligiyle yogunlasanlar oldugundan siikreden ismi

25 m



m 6. Tirkiye Lisanststt Calismalar: Kongresi - Bildiriler Kitabi III

“« sw/sakir kalibinda degil «, s<a»/sekdr kalibinda gelmistir. Clineyd, siiklr, mabudun 6niin-
de var gliciiyle gayret gostermektir, demistir. Ebu’l-Berekat da ayni sekilde sukdrle, iman,
ikrar ve gayret bakimindan kalbin, dilin ve organlarin O’nunla mesgul olmasinin kastedildi-
gini belirterek (Ebu’l-Berekat 1998: 11l/56-57) sukirle zikir arasinda temsili bir bag kurmus-
tur. Kalp ve dilin Allah’la istigalinin zikir olmasi aciktir (Ebu’l-Berekat 1998: 111/76); organlarin
mesguliyetiyse bireyin Allah bilincini her zerresinde hissetmesidir. E§er zikirden maksat na-
mazsa muktedir olundukga tiim erkaninin hakkini vererek ayakta, ayakta kilacak hali yok-
sa oturarak veya yatarak, hasili gliciine mutenasip sekilde namaza devam etmek gerekir
(Ebu’l-Berekat 1998:1/392, 143). Zikir namazla sinirlanamaz; Kur'an tilaveti, dua, tesbih, teh-
lil gibi kalbi, lisani ve bedeni agik-gizli tim ameller zikirdir. Gizli olmasi/halvet ihsana girer,
hisnu tefekkiire daha yakindir (Ebu’l-Berekat 1998:1/205, 111/35).

Halvet uzlettir; isretin ziddidir. isret huzurun yoldasidir; tecriibe icin halka karismaktir.
isret tecriibesindeki veli halka ibret nazariyla bakar, ibreti emreder; Allah'in hiikmiiyle
hikmeden, Allah i¢in alip O’'nun ugruna veren, Allah’la anlayip, Allah’la konusan Hz.
Resuliin halifesidir. Dlinya, pazari; akil, sermayesi; 6fke aninda adalet ve riza, mizani;
fakirlikte ve zenginlikte itidal, unvani; ilim, siginagi; Kur'an, Mevlasinin izin kitabidir. O,
zahiren halk arasindadir ama esrariyla ondan ayrilmistir. Uzlet velisinin hali daha ber-
rak ve tathdir; isret velisinin haliyse pek vefali ve aladir. Nebi (sav) her iki hali kendinde
birlestirmistir; hallerinin batiniyla mihtedi, zahiriyle muktedidir (Ebu’l-Berekat 1998:
1/503). Zikre en uygun vakit halvet ve dualarin kabul vakti olan sabahtir (Ebu’l-Berekat
1998:1/242).

Ebu’l-Berekat, felsefe ve nazari tasavvuftaki nebi-veli karsilastirmasini (Cakmaklioglu 2008:
213-255) ve 18/Kehf suresindeki Musa-Hizir diyaloguna istinaden velinin nebiden efdal/
Usttin oldugu distincesini, velayetin varlik kosulunun niibiivvete iman oldugu hakikatine
binaen reddetmis, aksine velayetin niibivvete tabi oldugunu kaydetmistir. Ona gore Hz.
Peygamber, niiblivvetle birlikte halvet ve isretin zirvesidir (Ebu’l-Berekat 1998:11/315).

Medarik baglaminda okuyucuyu yaniltabilecek husus, miifessirin arif manasina hakim, ir-
fan manasina hikmet kavramlarini kullanmasidir. Bu kavramlarin gectigi pasajlar incelen-
diginde mifessirin hakimle arifi kastettigi gorilur. O, ilgili bilginin hikmet boyutuna dikkat
cekmek icin bu lafzi 6zellikle tercih etmistir. Bunlar, mifessirin beyan-burhan-irfan iliskisini
ser'i asillara hangi aktlarla bagladigini gésteren sembolik isimlerdir. Bunun esprisi siinnetin
hikmet olmasidir (Ebu’l-Berekat 1998:1/395). Bdylece bir taraftan niiblivvetin konumu, stip-
heye mahal birakmayacak sekilde kesinlestirilip tevhit ve tenzih fikrine halel getirecek asiri
yorumlara ve Sia'nin masum imam fikri dahil Kur'an lafiz ve ibarelerini timden islevsiz bira-
kan disiplinsiz yorumlara kapi kapatilirken diger yandan irfana hikmet boyutuyla siinnetin
tecellilerinden biri olma hususiyeti kazandirilmistir (Ebu’l-Berekat 1998:1/378).

m 26



Tefsirde Te'vilin Epistemolojik Dayanaklari: Ebu'l-Berekat En-Nesefi Ornegi ®

Sonug

Medarik incelemeleri gostermistir ki bir tefsir caismasinda nakil merkezli akilla birlikte
farkli disiplinlerin gelistirdikleri kuramlarin analiz, sentez, soyutlama ve kiyas gibi bilgiye
iliskin yontemlerini ustalikla kullanan, kuskulanan, sorgulayan, elestiren ve gerektiginde
nassi dahi tevil etmekten kaginmayan bagska akillar da pekald uyumlu bir sekilde isleyebi-
lirler. Meddrik'i tasarlayan akil, beyani/kelami-fikhi, burhani/felsefi-mantiki veya irfani/ta-
savvufi akillari ayni metnin yorumunda kullanmakla bunun imkanini géstermistir. Nitekim
Ebu’l-Berekat, Kur'an ayetlerini, hem beyani epistemolojinin vazettigi cevher-araz, asil-fer’
ve haber-kiyas kavramlari cercevesinde ve delil-medlul iliskisi ekseninde, Arapganin kaide-
lerine uygun olarak anlamlandirirken hem felsefe-mantik mense’li burhanf epistemolojinin
killiden/timelden ciiz'tye/tikele intikali 5ngoren bilgi kurami ve yontemiyle hem de fena
ve beka gibi olus tecribelerinden gecerek kalbin nezaretinde Hakk ve hakikati en yalin
haliyle temasa eden lediinni tecriibeyi bilginin merkezine yerlestiren irfani/icadi sistemle
te'vil etmistir. Bu sirada her donemde yidilarak artan bilgiye ve zaman icinde farklilasan
bilgi anlayisina baglh olarak kullandigi terminoloji de cesitlenmistir. Bu bilgi sistemlerini ve
onlar araciligiyla tahsil edilen bilgileri birbirlerinin alternatifi olarak dedil, bilakis diyalektik
prensiplerle isleyen butlnlUklu ve saglikh bir yapinin biri digerinin yerine ikame edilemez,
ic ice geg¢mis tefsir ve te'vil enstriimanlari olarak gérmdistir.

Ebu’l-Berekat, beyan, burhan ve irfan arasindaki mevcut gerilim ve uyusmazligin iddia
edildigi gibi Uretilen bilgi ve o bilgilerin ¢iktigi kuramlarin mahiyetiyle alakali olmadigini,
bilakis algisal oldugunu Medadrik pratigiyle ortaya koymustur. Zira onun uygulamalarin-
dan anlasilan sudur ki bu bilgi sistemleri arasinda gegirgen, gayet saghkli bir doku ve ¢ok
saglam ontolojik ve zihinsel baglar vardir. Her bir sistem, kendi tutarhlk ilkelerine sadik
kalindigi miiddetge ilahi metnin farkli anlam boyutlarini acacak nitelikte ve kapasitededir.
Kur'an'i bu sistemlerden sadece biriyle okumak onun muhtevasini tek bir boyuta indirge-
mek olur. Bu sekilde Kur'an'in anlamlarina ve maksatlarina riistih ve vukaf miimkin degil-
dir. Dolayisiyla Meddrik incelemelerimiz gostermistir ki tefsir rivayetleri, Arap Dili ve Bela-
gatinin eszamanli verileri, Kur‘an tarihi nasil Kur'an lafizlarinin tefsirinde kaynak ve usulse
fikih, kelam, mantik, felsefe ve tasavvuf gibi te'vil esasli ilimler de Kur'an'in yorumunda
kaynaktirlar. Onceden belirlenmis anlamlari teyit icin Kur'ant konusturmaya yénelik gi-
risimlerin sorumlulugu te'vile yiiklenmis -ki bu te'vilin degil, mievvilin eylemidir- ve bu
yuzden te'vil olumsuz tenkitlere maruz kalmissa da Meddrik 6rnedi, Kur'an'in cagdas mu-
hataplariyla iletisiminin yine te'ville saglanabilecegini gostermesi bakimindan ona kaynak
niteligini strdirmektedir.

27 m



Kaynakca
Abduh Muhammed-Abdulhalim Tarik (1987), el-Mu'tezile beyne’l-Kadim ve’l-Hadis, Daru’l-Erkam.
Acikgenc, Alpaslan (2012), Bilgi Felsefesi, insan y. Istanbul.

Baysal, Siddik (2015), “Tanimlari Uzerinden Tefsir iiminin Mahiyetine iliskin Bir Degerlendirme’, Dini Arastirmalar Dergisi,
c.18,5a.47,s.221-242.

Baysal, Siddik (2016), Ebu’l-Berekdt en-Nesefi'nin Medadriku't-Tenzil ve Hakdiku't-Te'vil Adli Eserinde Tefsir-Te'vil lliskisi, Bilge y.
Ankara.

Cabiri, Muhammed Abid (2001), Arap-islam Kiiltiiriiniin Akil Yapisi, Kitabevi, Istanbul.
Cerrahoglu, ismail (1996), Tefsir Tarihi, Fecr y. Ankara.

Gakmaklioglu, Mustafa (2008), “ibnu’l-Arabi'nin Niibiivvet ve Velayet Hakkindaki Gérisleri ve ibn Teymiye'nin Bu Husustaki
Elestirileri”, Tasavvuf ilmi ve Akademik Arastirma Dergisi sa.21, 213-255.

Ebu Zeyd, Nasr Hamid (2014), Yenilik, Yasaklama ve Yorum, Mana y. istanbul.

Ebu Zeyd, Nasr Hamid (2016), Yorum Meselesi, Mana y. istanbul.

Ebu'z-Zehra, Muhammed (1990), islam Hukuku Metodolojisi, Fecr y. Ankara.

Farabi, Ebu Nasr (1990), el-Medinetu’l-Fadila, Kiltir Bakanhgi, Ankara.

Gazzali, Ebu Hamid (1329), Mi’yaru’l-iim fi Fenni’l-Mantik, Kiirdistanu'l-iimiyye.

Gazzali, Ebu Hamid (1418), el-Mustasfd min ilmi’l-Usdl, ihyau't-Turas, Beyrut.

Gazzali, Ebu Hamid (2002), Felsefenin Temel ilkeleri, Vadi y. Ankara.

Gazzali, Ebu Hamid (ths), ihydu Ulamid-Din, Bedir y., istanbul.

Isfahani, Ragib (2011), Tefsire Giris, Ragbet y. istanbul.

Isfahani, Ragib (ths), Miifredatfi Garibi’l-Kur'én, Kahraman y. istanbul.

ibn Ebi Serif (1317), Kitabu'l-Musdmere, Bulak.

ibn Manzdr (ths.), Lisanu’l-Arab, Daru’l-Mearif, Kahire.

ibn Riisd, Muhammed (ths), Faslu’l-Makal, Daru’l-Meérif, Kahire.

ibn Sina (1364), en-Necat, Tahran.

Kafiyeci, Muhyiddin (1989), Kitabu"Teysir, AUIF y. Ankara.

Kuseyri, Abdulkerim (ths), er-Risdle, Daru’l-Kitabi'l-Arabi, Beyrut.

Maturidi, Muhammed (2005), Kitabu't-Tevhid, Daru’l-Kutubi'l-ilmiyye, Beyrut.

Mekki, Ebu Talib (2003), Katu'l-Kulib, (ter. Yakup Cicek), Semerkant y. istanbul.

Nesefi, Ebu Muin (1993), Tabsiratu’l-Edille, DiB y., Ankara.

Nesefi, Ebu’l-Berekat (1998), Medadriku't-Tenzil ve Hakdiku't-Te'vil, el-Kelimu't-Tayyib, Dimask.
Nesefi, Ebu’l-Berekat (2010), el-Umde fi'l-Akaid, (ter. Temel Yesilyurt), Kubbealti y., Malatya.
Ozcan, Hanefi (2012), Maturidide Bilgi Problemi, MUIFAV, istanbul.

Pezdevi Ali b. M. (ths.), Kenzu'l-Vusal lla Ma'rifeti’l-Usal, Mir Muhammed Kiitiiphanesi, Karagi.
Rézi, Ebu Abdullah Muhammed b. Ebu Bekr (1997) Tefsiru Garibi’l-Kur'an, TDV, Ankara.
Sabani, Nureddin (1998), Maturidiyye Akaidi, (ter. Bekir Topaloglu), DiB, Ankara.

Suy(ti, Celaluddin (1975), el-iktiréh fi llmi Usali'n-Nahv, Istanbul.

Suy(ti, Celaluddin (1996), el-Itkdn, Daru ibn Kesir, Dimask.

Siilemi, Ebu Abdurrahman (1981), Tasavvufun Ana llkeleri, (ter. S. Ates), AU y. Ankara.
Taberi, ibn Cerir (2003), Cdmiu’l-Beyan, Hicr y. Riyad.

Tehanevi, Muhammed Ali (1996), Kessafu Istilahati’l-Funin, Mektebetu Libnan, Beyrut.
Tusteri, Sehl b. Abdullah (ths), Tefsiru’l-Kur'dni’l-Azim, Daru’l-Harem, Kahire.

Yiiksel, M.B. (2015), Tarihsel Siirecte Kur'an’in Farkli Anlasiima Nedenleri, Kayseri, Tezmer.
Zemahseri, Muhammed b. Omer (1998) Tefsiru’l-Kessaf, Mektebe Abikan, Riyad.



	Button1: 


