The Journal of Academic Social Science Studies

JASSS

International Journal of Social Science
Doi number:http://dx.doi.org/10.9761/JAS552158
Number: 26, p. 123-141, Summer II 2014

RESIMSEL ANLATIM BAKIMINDAN “ACAIBU’L
MAHLUKAT”, “TERCUME-I MiFTAH CiFRU’L-CAMI” VE
“AHVAL-I KIYAMET” ESERLERINDEKI MiTOLOJIK

UNSURLAR
THE MYTHOLOGICAL ELEMENTS IN “ACAIBU’L MAHLUKAT”,
“TERCUME-I MIFTAH CIFRU'L-CAMI” AND “AHVAL-I KIYAMET” OPUSSES

IN PICTORAL EXPRESSION
Doc. Dr. Yiiksel GOGEBAKAN
Inénii Universitesi Giizel Sanatlar ve Tasarim Fakiiltesi

Ozet

Insanin cevresini tanima, anlama ve ayn1 zamanda doniistiirme yaklasimi,
Onun yaratilisinin bir geregi olarak degerlendirilmektedir. Yasami boyunca dogaiistii
glicliiklerle karsilasan insan, hayati boyunca bir miicadele siireci yasar. Bu miicadele
siirecinde, sorunlara ¢oziim bulmakta zorluklarla karsilasmasinin bir sonucu olarak,
biitiin bu gergeklesen olaylar1 Tanrilarla 6zdeslestirir, bilinmezliklerin hepsini bir
yoniiyle metafizik aleme tagir. Yapilan bu 06zdeslestirmeler sonrasinda da sayisiz
sOylenceler iiretme yoluna gider. Bu durum, onun igin belki de en kolay yol olarak
goriilmektedir. Bu yolla insan, yasam karsisindaki caresizligini saglam temeller iizerine
oturtarak, bir sekilde kendine teselli kaynaklar1 yaratir. Kaynagimni Orta Asya’nin cografi,
iklimsel ve kiiltiirel unsurlarindan ve Anadolu’da yasamis olan medeniyetlerin
kiltiiriinden alan zengin Tiirk Mitolojisi de, benzer kaygilarin bir neticesi olarak tecelli
etmistir. Tiirk Mitolojisine has bu zenginlik 6zellikle resim sanatinda kendini gostermis,
her gecen zaman diliminde biiyliyerek, olgunlasarak ve etkilesime girerek gelisme
gostermistir. Cok 6nceki tarihsel dénemlere ait mitolojik unsurlarda, Islamiyet’in kabulii
ile, bir gerileme yasandigindan bahsedilse de, slami donemde de kendine has mitolojik
ozellikler gérmek miimkiindiir. Ozellikle yazilan bazi minyatiir kitaplar1 bunlarla ilgili
bircok gorseli ortaya koymaktadir. Yapilan bu ¢alismada, bahsedilen kaynaklar arasinda
onemli bir yere sahip olan Acaibii'l Mahlukat, Terciime-i Miftah Cifrii’l-Cami ve Ahval-i
Kiyamet eserlerindeki mitolojik unsurlar hakkinda bilgi verilmistir.

Anahtar Kelimeler: Mitoloji, Minyatiir Resmi, Resim ve Mitoloji

Abstract

The approach of recognition, understanding and conversion at the same time
for humans is interpreted as a requirement for His being. Running across to
supernatural difficulties human, lives a period of struggle along his life. At this period of
struggle as a result of facing difficulties while looking for a solution, he consubstantiates
all these events that happened with Gods, carries all of the unknowns into a
metaphysical universe. He goes into a way of producing numberless legends after these
consubstantiates were done. Maybe this situation is seen as the easiest way for himself.



124
Yiiksel GOGEBAKAN

»

With this way, the human creates a source of comfort in a way for himself, putting his
desperation against life on solid basis. The rich Turkish mythology taking its main facts
from the geographical, climatic and cultural facts of Middle Asia and from cultures of
the civilization that lived in Anatolia had been revealed as a result of such concerns. This
richness being just special to Turkish mythology had showed itself at pictorial crafts
which had showed improvements by growing, maturing and interacting at every period
of time. At the mythological facts belonging to former historical terms, it was mentioned
that a regression had been lived through with the acceptance of Islam, it was possible to
see characteristic mythological specialities. Especially a few books written about
miniature paintings had put forward a lot of visuals about these. At this study,the
mythological facts were considered at the opuses of Acaibii'l Mahlukat, Terciime-i
Miftah Cifrii’l-Cami and Ahval-i Kiyamet has great importance among the resources
mentioned.
Key Words : Mythology, Miniature Paintings, Art and Mythology

GIRIS

En uygar, en gelismis, en deneyci bir
aydinin, bir bilginin bile vazgecemedigi
dogaiistii inanglari, soylenceleri vardir.
(. Z. Eyiiboglu)

August Comte’un “ii¢ durum yasas1”, tarih boyunca insan diisiincesinin ne tiir degisik
asamalardan gecerek {irtinler verdigini ortaya koymasi bakimindan, onemli bir durumu
acgiklamaktadir. Filozof, insan diisiincesinin gecirdigi evreler siirecini ii¢ farkli doneme
ayirmaktadir. Tlki; insanin dogaiistii varliklara inandig1 sdylence yarattig1 gercegi dyle gordiigii
cagdur. Ozellikle mitolojinin hakim oldugu bu ¢ag, “bilim 6ncesi” olarak nitelenir. Ikinci cag;
Insan diisiincesinin &zellikle felsefe, evren sorunlarmn bir biitiinii olarak deney disi
calismalarla agiklamaya giristigi dénemdir. Ugiincii dénem de XVIL. yiizyilda Francis Bacon'un
timdengelim yontemi yerine tiimevarim yontemini koyarak, akilciigi (rasyonalizm) ve
otoriteyi bilgi edinme ve gergegi bulmada kullanilacak tek yol olarak reddetmesinin
sonucunda; Galileo, Harvey, Newton, Lavoisler ve Darwin gibi bilim adamlarinin da dogaya
doniilmesini, dogal olaylarin gozleme ve deneye tabi tutulmasini onerdikleri, deney bilimleri
donemidir. Filozof, bu donemleri kesin ¢izgilerle birbirinden ayirmaz, i¢ ice girdiklerini, ilk
donemde, ilkel de olsa, deney bilimlerinin alanina giren atilimlarin bulunabilecegini ileri siirer,
tiglincli donemde de birtakim dogaiistii olaylara, deney bilimlerinin verileriyle bagdasmayan
diisiincelere saplananlarin var olabileceklerini sdyler (Eyiiboglu, 2007: 33). Yani her ne kadar
pozitif bilimler alaninda biiyiik degisimler yasansa da, yeni yeni bilimsel gelismeler ortaya
¢giksa da; her zaman insan diislincesinde bir ¢itkmaz ve bunun sonucu olarak da mitlere —
sOylencelere, uydurma sozlere(!)- kars: bir meyil vardir. Bilimlerin en giigliisii, en kesini bile
insanin i¢ evrenindeki biitiin bosluklari doldurmaya yeterli degildir. Bilim; dogay1 biliyor,
dogay1 kuran Ozleri taniyor, ayristirtyor, birlestiriyor da doganin yaptigini yapamiyor. Iste
burada, bilginin diisiincesinde yeni bir “mitos” doguyor. Bu sdylencenin dogusunu saglayan
tek neden de bilinenin yapay olarak ortaya konamamasidir. Bilim bunu “doganin yaratici
giicli” olarak niteliyor (Eyiiboglu, 2007: 34).

Nitekim Insanoglu Ilk Caglardan itibaren, karsilagsmis oldugu bu gergekiistii durumlar
mitoslarla, efsaneler yahut sdylencelerle aciklama geregi duymustur. Zorluklar: ¢dziimlemek
i¢in iiretilen bu tiir efsanelerin ve mitoslarin tiimiine mitoloji denilmektedir. Mitoloji, toplumlar
i¢in o kadar onemli bir yere sahiptir ki, 6zellikle Bat1 uygarliginin hamuru ve mayasidir (Atan,



Resimsel Anlatim Bakimindan “Acaibii’l Mahlukat, “Terciime-i Miftah Cifrii’l Cami” ve... 125

| »
»

2011: 13). Mitoloji, cok eski zamanlarda gelmis ve yasamis olan uluslarin inandiklar1 Tanrilarin,
kahramanlarmn, perilerin, devlerin hayat ve maceralarindan bahseden “Mitler (Mythe) ve
hikayelerdir. Aym zamanda mitoloji; gercek hayata uymayan bu efsanevi hikayelerin,
masallarin nasil dogdugunu ve gelistigini, nasil giizellestigini, ifade ettikleri anlami, inanci ve
bu alanda yetisen bilginlerin diisiincelerini bildiren bir ilimdir (Can, 2012: 17). Mitolojinin ana
omurgasini olusturan Mitler, kimi zaman gerceklerden yola ¢ikarak olusturulmus, kimi zaman
anlasilamayan, aciklanamayan ve dogal olarak korkulan doga olaylarini ortaya ¢ikarmak icin
yaratilmislardir. Her ne kadar biraz abartili, biraz gercek disi goriinseler de, gergek
yasanmisliklarin bir sekilde yorumlanmis hali olarak degerlendirilirler. Aslinda Mitler, evrenin
bilinmezligine karsi, giiven ve dayanak sagladiklar1 i¢in inanmilir ve sevilirken; onlarin,
gerceklikleri ve gercekdis: durumlari ise tezatliklar ortaya koymaktadir. Uzun bir siire masal ve
sOylence olarak kabul goérmiis olan Troya Savasi ve Homeros'un Destanlari’nin, Schliemann'in
sarsilmaz inanci ve inadi ile gercek olduklar: anlasildi (Urundul, 2012: 15). Hangi mitolojik
olayin gercek ya da gercek dis1 oldugu ise gizemini korumay1 devaml taze tutacaktir.

Kelime olarak Mitoloji, eski Yunanca mythos ve logos kelimelerinin bir araya
gelmesiyle olusmustur. Mitos, “Oykii”, “sdylence”, “dogaiistii olay”, “us ilkelerini asan olay”,
“sOylenen”, “duyulan” sozdiir. Logos ise “bilim” gibi karsilig1 iceren bir addir. Bunu, Heredot
“tarihi degeri olmayan giivenilmez s6z”, Platon ise “gerceklerle iliskisiz, uydurma, bos ve
giiling bir masal” olarak niteler. Logos i¢in lonya filozoflar1 “insanda diisiince, dogada
kanundur” derler. Diinya tizerinde hakim bir yaprya sahip olmasinin bir neticesi olarak -
Avrupa merkezli bakis agisinin da bir sonucu olarak- mitoloji dendiginde akla daima Yunan
mitolojisiyle ilgili unsurlar gelir (Kaya, 2011: 12). XX. yiizyilin Onemli din bilimci ve
felsefecilerinden Mircea Eliade mitolojinin tamimini sdyle ozetliyor: “Bana gore en genis
kapsamli oldugu icin en az kusurlu olan tanim, mitin kutsal bir 6ykiiyli anlatmasidir. En eski
zamanda “baslangi¢taki” masallara 6zgii zamanda olup bitmis bir olay1 anlatir. Bir baska
deyisle mit, dogaiistii varliklarin basarilar1 sayesinde, ister eksiksiz olarak biitiin gerceklik, yani
Kozmos olsun, isterse onun yalnizca bir parcasi olsun, bir gergekligin yasama nasil gectigini
anlatir (Eliade, 2001: 13).

Kuskusuz mitoloji ile ilgili olarak en ¢ok diisiinenler, Yunan filozoflar1 olmustur.
Nitekim mitolojilerin nasil dogduklar ile ilgili ilk fikir yiiriiten kisi de zaten MO. IV. yiizyilda
yasayan Yunan filozofu Evhemeros’tur. Filozof, halk tarafindan “uydurulan” mitlerde tarihi
gerceklik bulurken, tasimis oldugu bu gercekligin neticesi olarak da, konunun 6nemini ortaya
koymaya calismistir. Mitlerde daha onceki donemlerde yasamis krallarin, kahramanlarin
tanrilastirilarak anlatildigini ileri siirerken, mitoloji ile dinsellik arasinda zorunlu bir iligkiyi de
ortaya koymustur. Ortaya konulan bu iliski krallar1 yiiceltmeye yonelik bir tavir olarak
degerlendirilir. O, Mitolojinin bahsettigi tanrilarda bile ¢ok eski zamanlarda gelmis, yasamis
krallarin ve taninmis insanlarin faziletlerini veya kotiiliiklerini seziyordu. Bu goriis ¢ok
sonralari, XIX. ytlizyil 1ngi1iz filozofu, Herbert Spencer tarafindan kabul edilmistir. Bu fikri ilk
Hiristiyan din bilginleri de benimsemislerdir. Boylece “puta tapanlarin” tapindiklari tanrilarin
insaniistii birer kuvvet ve tapinmaya deger birer tanri degil, bayag: insan olduklarina halk:
inandirarak Hiristiyanligi yaymuglardir (Can, 2012: 18). ik Cag filozoflarindan Sofistler ve
Neoplatonistler, mitleri ahlak ve ruh gercekliklerinin birer sembolii olarak gormiiglerdir. Platon
ve daha sonra Epikiiryenler, devlet dininin dogatistii inanglarini bozulmamis tutmak ve tarihi
gercekleri halktan saklamak i¢in mitlerin kullanildigini belirterek onlar1 reddetmislerdir. Aristo;
mitleri, kanun koyucularin halki yonetebilmek, onlar1 iyiye yonlendirebilmek igin



126
Yiiksel GOGEBAKAN

»

uydurduklarint sdyler. MS. II. yiizyilin basinda Aelius Theon, mitin, hakikatten bahseden
uydurma bir acitklama oldugunu yazmistir. IIl. yiizyilda, Plotinos ve Porphyrios, mitlerin,
felsefi ve diisiinceler, gelenek ve dinin inanglarin sembolii olduklarin belirtmislerdir. XVII ve
XVIIL ytiizyi1lda mitler, “dinsel geleneklerin sekillerini degistirmis birer inanctan baska bir sey
degildir.” diye kabul edilir (Kaya, 2011: 12).

Toplumlar icin yasamin ortak yonleri beraberinde ortak mitolojilerin de olusmasina
sebebiyet vermistir. Bundan dolayidir ki, bir¢ok olay eski uygarliklarin mitolojilerinden ortak
bir 6zellik olarak goriilmektedir. Ornegin evrenin yaratiligy, ilk insan ve tiireyis, Tufan, Mahser
ve Kiyamet, Ahiret, Kurban, mitoloji yaratiklari, gok cisimleri mitolojisi gibi konular; ¢ag, yer,
sinir tanimadan evrensel olarak diinyanin her yerinde dikkate alinan konular olmustur. Tasimis
olduklar1 evrenselliklerinin bir neticesi olarak bu konular, 6zellikle Avrupa edebiyat ve sanat
eserlerine kaynak olusturmustur (And, 2012: 13). Ay 6zelliklere sahip olan bir unsur cografya
ve toplum farkliliklarina gére degisik adlarla amlmistir. Misir’'da Isis; Stimerler’'de Humbaba
veya Kumbaba; Elamlilar'da Ambinini; Suriye’de Kombabos ve Atargatis; Giiney’de Hubel ve
Kiibele; fran’da Anahita; Kenanilerde Anat, Astarte; Mezopotamya’da Istar; Kapadokya’da Ma;
Sakaryalilar’da Berekyntia; Hititler'de Kubaba, Kupapa, Kibele veya Hepat; Ege’de Diana,
Afrodit, Athena; Girit'te Rea; Frigya’da The; Roma’da Magna Mater, Magna Dium, Metar
Deum, Magna Idea ve Veniis 6zde bereket tanrigalaridir; ama ayni tanrica her bir toplumda
farkli bir adla tanimlanmistir. Bu silsile zamanla Kibele-Ana Tanrica kiiltiinii olusturmustur.
Her bolgede kutsal kabul edilen ve bu kiilte bagli olarak tanricalar adina kurulmus
tapinaklarda bereket ve verimliligi artirmak i¢in 6zellikle havanin ve suyun 1sindig1, topragin
yesillendigi, bitkinin filizlendigi, siiriilerin yavruladig: bahar aylar ile hasadin derildigi giiz
donemlerinde ibadet, kutsama ve kurban torenlerinden olusan, giinlerce siiren, kral ve
kralicenin katildig1 kapsamli siikran ayinleri yapilmistir (Akarpinar, 2000: 31). Farkh
topluluklar arasindaki bu konu benzerlikleri sagirtic1 bir durum gostermektedir. Ornegin Frigya
Kral1 “Midas'in Kulaklar1” efsanesi, bir hiikiimdarin kulaklarinin esekkulagina doniismesiyle
cezalandirilmasina ve utang verici durumun gizlenmesinin, her seye karsin basarilamamasinin,
pek cok kiiltiirde rastlanilan bir olay oldugu goriilmektedir. Ornegin Fas, Iran, Hindistan gibi...
Tiirk kavimlerinden Kirgizlarin tilkesi Kirgizistan’da bunun tipatip benzeri, bir 6rnegi vardir!.

Ancak sunu da ortaya koymak gerekir ki, ayn1 konu olmasina ragmen her toplum, o
konuyu, kendi kiiltiirel dinamiklerini dikkate alarak sekillendirmis, ona kendinden olan bir
seyler katarak karakterize etmistir. Bu anlayis Osmanli’da 0yle 6ziimsenmistir ki, Hz. Adem ve
Havva’dan baslayip biitiin peygamberler Osmanli gibi giyinmisler, Hz. Adem ile Havva'y1 ve
13 ikizini gdsteren minyatiirde hepsi Osmanli gibi gosterilmistir. Hz. Isa da 6yle (And, 2012:
11). Misyonerler Hiristiyanlig1 yaymak igin Afrika’ya gittiklerinde Hz. Isa’min zenci oldugunu
belirtmislerdir. Kutlamalarda yer altina girme-yeryiiziine ¢ikma, oliip-dirilme ve kurban
ritiielleri aym ortak oOzellikleri tagimaktadir. Arastirmacilar bu ritiielleri Siimer'de Inanna;
Samiler’de Istar ve Tammuz; Babil ve Suriye’de Adonis; Bati Asya Frygya'da Attis ve Kibele;

! Bu mitos tam bir kdken mitosu olarak, Kirgizistan'daki Isitk Gol'iin olusumunu agikhiyordu. Giiglii bir
hanin bir tiirlii cocugu olmaz. Yerini alacak bir oglan cocugu 6zlemi duyarken, karis1 bir oglan dogurur;
ancak ¢ocuk esekkulaklariyla dogar. Adini Yeni Bey koyarlar ve babasinin yerini alir, han olur. Kulaklarin
hep saklar. Onu tras eden berberleri de gordiiklerini kimseye séylemesin diye oldiiriirler. Zeki, geng bir
berber gelir ve Han’in en giivendigi arkadasi olur, Han onu bas vezir yapar. Bir giin sahin avinda berberin
sahini Han'inkinden daha hizli ugunca berber dayanamaz ve kendi sahininin esekkulakli Han'inkinden
daha iyi oldugunu bagirir (And, 2012: 28).


http://muharremkayamsgsu.tr.gg/Nevruz.htm#_ftn31

Resimsel Anlatim Bakimindan “Acaibii’l Mahlukat, “Terciime-i Miftah Cifrii’l Cami” ve... 127

| »

Eski Misir’da Osiris; Kenaniler'de Baol ve Mot; Hititler'de Telepinu; Ege ve Trakya’da Demeter
ve Persefone mitlerine baglamaktadirlar (Akarpinar, 2000: 32). Pagan dinlerde kutsal olarak
kabul edilen yerlerin semavi dinlerde de aymi degeri gostermesi sadece konu olarak bir
benzerlikle yetinilmedigini, hatta aymi mekanlarin bile farkli inanglarda ortak degerlerle
kutsandigi/kullanildigr goriilmektedir. Nitekim Lord Steven Runciman, Suriye’de bir kaziyla
ilgilenmis. Yabanci bir sirket demiryolu dosiiyormus. Bir yerde yolun {iizerinde bir evliya
yatirini yikmak gerekmis. Koyliiler razi olmamislar ama yatir1 biraz 6teye gotiirmekle koyliileri
razi etmisler. Kazinca Miisliiman yatirin altinda bir Hiristiyan azizeyle ilgili kalintilar, biraz
daha kazinca da ¢ok tanrili dinlere ait buluntular ¢ikmis. Dar bir yerde inanglarin katmanlastigt
goriilmiis. Bogazici'ndeki Yiisa Tepesi'ndeki mescit, yatir ve tekkenin Tevrat Peygamberi Hz.
Yiisa'ya ait olduguna inanilir. Burasi once Zeus Sunagi idi. Bizans doneminde ise Hagios
Mikael Kilisesi oldu. Osmanlilar da buray1 mescit ve tekke yaptilar. Aslinda pek ¢ok kilisenin
camiye, mescide cevrilmesi olayinda yalnizca bina olarak degil, burayla ilgili inanclarin,
sOylenceleri de birlikte el degistirdigi goriilmektedir (And, 2012: 32).

Sadece Islam’in degil Musevilik ve Hiristiyanlik gibi tek tanrili ve tek kitapl diger
dinlerin de ilk bakista mitoloji ile celistigi sdylenebilir. Ancak bu ii¢ dinde birlik, teklik olmakla
birlikte, bir de gesitlilik vardir. Tek Tanri, Tek Kitap ve bunun yaninda Tanri'nin buyruklari,
temel ilkeleri, ibadet gibi konularda bir birlik vardir. Cesitlilige gelince; her {iilkenin kendi
kiiltiirii, ardili oldugu ve daha 6nce ayni topraklarda yasamis olan uluslarin kiiltiirii, Islam’a
gecmeden 6nceki dinler gibi etkilerle Islam, her ulusta yeni boyutlar, uygulamalar kazanr,
zenginlegir. Ornegin Afrika’da Miisliiman olan halkin dini énce animizimdi. Hindistan’da ve
Giineydogu Asya’da Hinduculuk basta olmak {izere, Asya'nin bu bolgelerinde Budizm,
Konfiigytiisciiliik, Sintoculuk, Taoculuk gibi dini ve felsefi akimlar goriiliir. Bu toplumlar
Miisliiman olduktan sonra onceye ait olan bu inanglarindan birden bire uzaklasmamislardir
(And, 2012: 25). Osmanl’'da; once Tiirklerin Orta Asya’daki inanclari, Islam’dan 6nceki
inanglar1 ve uygulamalari, sonra bu topraklar iizerinde daha o©nce yasamis uluslarin,
toplumlarin inanglari, bunun diginda Bizans gibi ¢agdas uygarliklarin, Osmanli-Islam kiiltiirii
{izerinde biiyiik katkis1 goriiliir. Bu kiiltiir icinde ise mitolojik 6geler ¢ok giigliidiir: Islam’da
evliyalardan baska toplumun deger verdigi fizikotesi giicler atfettigi ulu kisiler de vardir. Cok
sayida evliyalarin yatirlari, tiirbeleri bir gesit tapinim yeri gibidir. Halk inancinda bunlarin
mucizeleri, kerametleri, dogaiistii giigleri ile mum dikilen, caput baglanan dilek yerleri, umut
kapisidir (And, 2012: 26). Bunlarla ilgili olarak halkin dimagina yerlesmis olan tiim unsurlar,
mitolojik gostergelere sahiptir.

Bazi yazarlar Islami dénemdeki mitolojik gorsellerin meydana gelisi ile ilgili gesitli
varsayimlarda bulunmaktadirlar. Her ne kadar farkli yaklasimlar s6z konusu olsa da, su 6nemli
bir gergek olarak goriilmektedir ki, Islami dénmelerde de gok zengin bir mitolojik gecmis
yasanmigtir. Islamiyet’in kabuliinden sonraki mitolojik goriiniimlerde kullamilan canlilarin
sekillendirilmesinde, inang sisteminin etkin oldugu goriilmektedir. Nitekim mitolojik
resimlerde tasvir edilen canlilardaki uzuv cesitliligi ve farklihig1 bazen tasvir yasaginin bir
uzantist olarak degerlendirilmistir. Bazilarinca resim sanati insan ve hayvan azalarmin
tamamini gostermemek sartiyla miisamaha ile karsilanacagi sdylenmis ise de bunun da bu
sekilde herkes tarafindan iyiye yorulacagi kanaati tereddiidii mucip olmustur. Canli
mahluklarin azalarinin resim veya heykelde tamamen olmamas: diisiincesi kiyamet giiniide
bunlara ruh iiftirme teklif edildigi zaman aslina benzemedigi iddiasina yol a¢mak icindir
(Aksel, 2011: 233). Bu uzuvlarin tam olmama aylayisi diger taraftan da uzuvlarin


http://muharremkayamsgsu.tr.gg/Nevruz.htm#_ftn31

128

Yiiksel GOGEBAKAN

»

degistirilmesine ve gercek goriiniimlerinden uzaklastirilmasina sebebiyet vermistir. Bu
sebepten Miisliimanlar arasinda yar1 insan, yar1 hayvan, yari ¢icek, yar1 kus gibi resimlere fazla
Onem verilmis, bunlar halilari, kilimleri, yazmalari, yemenileri ve esyay1 siislemistir. Meshur
cifte kartallar camilere kadar girmis, cicek bash kuslar, insan bash hayvanlar, cifte melekler,
hem insan, hem hayvan evreler, birka¢ hayvan azasi bir arada bulunan Dabbetilarz’lar suretin
suret oldugunu belli etmemek, giinaha girmemek icin diisiiniilen, yapilan kacamakl yollardir.
Bunlara bazen kutsal veya tilsiml1 sekiller diye bakilir, masallar ve efsanelere hatta dini eserlere
dahi sokulurdu (Aksel, 2011: 234).

Mitolojik unsurlarin yogun bir sekilde kullamildig1 minyatiirler, giintimiizde, diinyanin
bir¢ok miizesinde ge¢mise ait tarihi bir vesika niteliginde teshir edilmekte, izleyicilere farklh
donemlerin inang sistemi/diisiince bigimiyle ilgili olarak bilgi vermektedir. Ozellikle Acaibii’l
Mahlukat, Terctime-i Miftah Cifrii’l-Cami ve Ahval-i Kiyamet gibi eserler bu alanda 6nemli bir
yere sahiptir. Calismanin bu boéliimiinde bu ii¢ eserlerde yer alan mitolojik unsurlar hakkinda
bilgi verilmektedir.

ACAIBU’L MAHLUKAT, TERCUME-I MIFTAH CIFRU’L-CAMIi VE AHVAL-I
KIYAMET ESERLERINDEKI MiTOLOJiK UNSURLAR

1. ACAIBU’L MAHLUKAT: Islam diinyasinda H. IV. asirdan itibaren hadis
ilmiyle mesgul olan bilim adamlari, diger tiirlerden de eserler vermeye baslamiglardir. Bu eseler
arasinda Acaibii’l-biildan2?, Acaibii’l-Hind, Turfetii’l-acAib, Asarii’l-bilad, Acaibii’d-diinya ve
Acaibtil-mahltkat gibi isimlerle ortaya c¢ikan cografya ve seyahatle ilgili olanlar1 da
bulunmaktadir. Yazilan bu eserlerden; ayetlerden, hadislerden ve miispet ilimlerden
faydalanarak, ozellikle gercekiistii goriiniimler arz eden varliklar hakkinda bilgi veren
“Acaibii'l-mahliikat”lar ¢ok tutulmustur. Bu eserlerin konusu igerisine, kainatta duyulan ve
bulunan her sey, her varlik kimi zaman gercek gortiniimleriyle kimi zaman da gergekgilik dist
yaklasimlariyla ve yorumlartyla girmistir. Bu eserlerin olusturulmasinda; gezilerek elde edilen
bilgi ve bulgulardan, okunanlar, duyulanlar ve kitaplarda bulunan bilgilerden ve gorsellerden
olusan bircok kaynaktan yararlamilmistir (http://acaibulmahlukat.blogcu.com/acaibul-
mahlukat-1-rukneddin-ahmed-dr-bekir sarikaya/9669207).

Aca’ib kelimesi Arapga “hayret etmek, sasmak, yadirgamak” anlamina gelmektedir. Bu
kelime alisilmisin disinda olan, hayretler icinde birakan garip seyler olarak degerlendirilir ki,
bu bile eserin tasimis oldugu gercekdisi goriiniimler ve mitolojik unsurlar1 hakkinda ipucu
vermektedir. “Mahlukat” kelimesi ise Arapca “yaratiklar, yaratilmis seyler” anlamina
gelmektedir. Acaibii'l-mahliikat ise “Yaratilmis olan seylerin insanlar1 hayret i¢inde birakan
gariplikleri” anlamina gelmektedir. Onemli gercekiistii mitolojik imgelerin kullanildig1 eserler
arasinda yer alan Acd’ibiil-mahlikat, tuhaf yaratiklar1 konu edinmis, var olan ve olmayan
masalimst (fantastik) hayvanlar1 betimleyerek onlarla ilgili diigsel ve gercek bilgiler vermistir.
Acaibiil-mahlikat'in ilk defa Iran edebiyatinda ortaya g¢iktigi ve Abdurrahman es-Sifi
tarafindan 984’te yazilip Adtidiiddevle’ye sunuldugu bilinmektedir. Bu eserden ¢ok bir sekilde
Adtdiddevle’den bahsedilmesi bunun delili olarak gosterilmektedir. Daha sonraki ytizyillarda

2 fslami dénem Iran edebiyatinin ilk miielliflerinden biri olan Ebii’'l Miieyyed-i Belhi, kara ve denizlerdeki
olagan iistii varlik ve olaylar1 anlattig1 Acaibii’l Biildan adl1 eserini Samanilerden Nuh bin Mansur’a (976-
997)  ithaf etti  (http://acaibulmahlukat.blogcu.com/acaibul-mahlukat-1-rukneddin-ahmed-dr-bekir
sarikaya/9669207).



Resimsel Anlatim Bakimindan “Acaibii’l Mahlukat, “Terciime-i Miftah Cifrii’l Cami” ve... 129

| »
»

yazilan  bu  niishalarin  birgok  kez  terclimelerinin  edildigi = goriilmektedir
(http://acaibulmahlukat.blogcu.com/acaibul-mahlukat-1-rukneddin-ahmed-dr-bekir
sarikaya/9669207).

Terciime edilenler igerisinde 6nemli bir yere sahip olan ve ilkler arasinda yer alan,
H.852 (M.1448) tarihinde Riikneddin Ahmed tarafindan istinsah (kopya) edilen 326 yapraklh
eser, ¢ok genis bir hacme sahiptir. Bu eser; tarih, cografya, tip, kimya, biyoloji vb. bir¢ok alani
kapsayan genel kiiltiirii igine alan bir icerik tasimaktadir (Sarikaya, 2008: 25). Ancak Celebi
Mehmed adina ve Onun emriyle Acaibii'l-mahliikat kitabini terciime eden Riikneddin hakkinda

kaynaklarda ¢ok fazla bir bilgi bulunmamaktadir. Kendisinin Kur'an, hadis, fikih ve astronomi
alaninda bilgili oldugunu ve onun i¢in bu terciime gorevinin kendisine verildigi, Yildirim
Bayezid, Celebi Mehmed ve II. Murad zamanlarinda yasadig1 soylenir. Yapilan bu cevirilerle
birlikte Tiirk edebiyati, Acaibiil-mahltkat adl1 tiirle de tamismis olur. Ali b. Abdurrahman’in
Kazvini’den terclime ettigi Acaibiil-mahliikat adl1 eser de yine bu zamanda yazilmis ayr1 bir
eserdir.

Tiirkge Acaibii'l-mahliikat yazma niishalarimin bulundugu kiitiiphanelerden birkagi
sOyle siralanabilir: Ali b. Abdurrahman Istanbul Universitesi TY, nr. 524, Ritkneddin Ahmed
Siileymaniye Ktp. Nuri Arlasez, nr. 128, Siileymaniye Ktp. Diigiimlii Baba, nr. 556, Ali Emiri
Ktp. Tiirki Tarih nr.897, Bibliotheuqge Nationale TY, nr. 1338 Beyazit Umumi Ktp. Nr. 14124,
Bosna Kadis1 Ginai TBMM Ktp. Nr. 492 Berlin Devlet Ktp. Nr. 3663, Eyyiib b. Halil Viyana

Devlet Ktp. Nr. 1440, Hiiseyin b. Mehmet Efendi Topkap1 Saray1 Miizesi, Hazine nr. 400
Staatbibliothek, Marburg 2562, Rodosizade Istanbul Arkeoloji Miizesi Ktp. Nr. 528, 529
Siileymaniye Ktp. Fatih nr. 4158, Miiellifi mechul British Library 7893, Miiellifi mechul

Uppsala Uni. Ktp. Nr. 630, Ahmed Bican Istanbul Uni. Ktp. TY nr. 6797 Siileymaniye Ktp.
Ayasofya 3452 (http://acaibulmahlukat.blogcu.com/acaibul-mahlukat-1-rukneddin-ahmed-dr-
bekir sarikaya/9669207).

Tiirk  edebiyatindaki ~ Acd’ibii'l-mahliikat terciimeleri Kazvini’den ve Iran
edebiyatindaki diger Orneklerinden alinarak yapilmistir. Osmanli Tiirklerinde Aca'ibii'l-
mahltkat'in Tiirkgeye ilk terciimesinin, XV. yiizyildan daha eskiye gittigi, ikinci terciimenin de
XV. ylizyil basinda, yani Ahmed Bican'in terciimesinden 6nce oldugu anlasilmistir. Eserle ilgili
olarak tespit edilebilen baz1 terciimeler sunlardir: Istanbul Universitesi Kiitiiphanesi'nde kayith
olan Acaibii'l-mahltikat Ali b. Abdurrahman tarafindan Kazvini'nin eserinden terciime
edilmistir. Diger bir terclimenin adi bilinmeyen miitercimi, Riikneddin Ahmed olarak
gosteriliyorsa da eserin Istanbul'da bulunan iki niishasinda da bunu teyit edecek bir kayit
yoktur. Yazicioglu Ahmed Bican'in terciimesi Tiirk edebiyatinda en ¢ok taninan ve belki de en
¢ok okunan terctimedir. Ahmed Bican, eserini seyhi Haci Bayram-1 Veli'nin isareti iizerine
1453'te kaleme almistir. On yedi fasildan ibaret olan eser, Kazvini'nin eserinden ziyade Farsca
terciimelere dayanmaktadir. Siir(ir1 terciimesi Kazvini'nin terciimesi olan eser, Kitabii Aca’ibiil-
mahltikat ve Garaibi'l-Mevclidat adini tasimaktadir. Kantni'nin oglu $Sehzade Mustafa'nin
hocaligini yapan Siirtiri terciimeye 6grencisinin istegi {izerine baslamis, ancak sehzadenin
oldiirtilmesi iizerine eserini yarim birakmustir. Siirtiri’nin niishalar1 genellikle minyatiirltidiir.
Bosna Kadist Mevlana Ginai tarafinadan 1562 yilinda yapilan terciime, Eyy(b b. Halil
tarafindan 1569 yilinda yapilan terciime, Hiiseyin Efendi b. Mehmed'in 1697'de tamamladigi
tercime, 1701 yilinda yapilan Rodosizade terciimesi diger bazi terciime Ornekleridir
(http://www.uslanmam.com/dini-bilgiler/1304047-acaibu%92l-mahlukat-yazildigi-devrin-
cografya-ve-kozmografya-telakkisine-gore-hazirlanmis-ansiklop.html).



130

Yiiksel GOGEBAKAN

»

Acaib varliklar ortaya koyan bu tiir terciime eserler ytizyillar sonra ortaya ¢itkacak olan
Tiirk Resim Sanati’'nin tarihsel gelisimi bakimindan 6nemli ipuglar1 vermektedir. Cagdas Tiirk
Resim Sanati'nda gergekiistiicli unsura ait resim galismalarinin her ne kadar XX. yiizyilda
kendini gostermeye basladig: diistiniilse de aslinda bu tiir ¢alismalara ait ilk izlerin ¢ok 6nceleri
-Hun sanatinda kullanilan Grifon, Ejderha, ilging¢ yaratiklar vs. figiirleri- ortaya ciktigim
sOylemek yerinde bir yaklasim olacaktir. Yaklasik olarak bes yiiz yil onceki minyatiir
yazmalarinda kullanilan mitolojik ve gergekiistii unsurlar onceki kaynaklarin farkli bir
tezahiirii olarak degerlendirilebilir. Sunu da belirtmek gerekir ki, resim sanatindaki mitolojik
yaratiklar ile gergekiistiicli resimler arasinda gerek bicimlerin ele alinis mantig1 bakimindan,
gerekse tagimis olduklar fantastik unsurlardan dolay1 biiyiik benzerlikler bulunmaktadir.
Remzi Kitabevi yaymlarindan c¢ikan Siirrealizm Sanat Ansiklopedisi adli kitabin yazari Rene
Passeron Bat1 resim sanatinda gergekiistii resim anlayisinin en 6nemli onctilleri olarak Albrecht
Altdorfer ve Hieronymus Bosch'u gostermektedir. Her iki sanatc1 da XVI. Yiizyilda yasamis ve
eser iiretmistir (Passeron, 1982). Dolayisiyla Bat1 resminde de gergekiistiicii resimlerin en erken
olanlar1 bu sanatgilarin ¢alismalaridir. Halbuki benzer gergekiistii imgelerin Acd’ibiil-mahltkat
gibi minyatiir yazmalarinda ¢ok daha erken donemlerde kullanildig: goriilmektedir. Ayni konu
ve benzer Ozellikler gosteren hayali fantastik resimler, Bat1 sanatinda XVI. Yiizyilda nasil ortaya
cikt1 ise, ayru Ozellikte, gergek yasamin disina ait izlerin goriildiigii resim ornekleri, resimlerin
iki boyutlu olarak minyatiir yazmalarinda resimlendigi goriilmektedir. Minyatiir yazmalarinda
151k golge cok dikkate alinmamis iken Bat1 resim sanatina ait resimlerde 151k, golge ve modle ile
formalar ortaya cikarilmistir. Popiiler ortacag gelenekleriyle calismalar yapan Hieronymus
Bosch, seytan ve canavar figiirlerini, dehset imgelerini sik¢a kullanmistir. Giinlitk yasami
yakindan gozlemleyip, cehennem atesini ve karanlik zevklerin farkinda olmustur. Nasil
minyatiir yazmalarindaki konulari ele alig bigimi Islami referanslar tasiyor ise; Bosch’'un
resimleri de Hiristiyanlik referanslar1 tasitmaktadir. Sanatgi Hiristiyan yanlist bir bakis agisiyla
resimlerini ele almistir (Resim 1-2). Bilin¢altinin yansimalarini hem minyatiir yazmalarindaki
mitolojik unsurlarda hem de Bosch’un resimlerinde gormek miimkiindiir. Her ikisinde de
bilingaltinin disavurumu s6z konusudur. Bu yoniiyle mitolojik resimler aslinda siirrealdir. Akil
ve mantigin degersiz kabul edildigi, i¢giidii ve bilin¢altinin 6nem kazandig, ahlaka ve yasama
uygunlugun yaninda uygunsuzlugunun da oldugu ortaya konulmustur. Aklin geleneklerdeki
siradanligin ve aliskanliklarin denetiminden uzak tutuldugu, bilinen gercekle baglarin
koparildig1 ve kendince bir gercek yaratildig: goriilmektedir.

Yazildig1 devrin cografya ve kozmografya telakkisine gore hazirlanmis ansiklopedik
bilgiler de veren Acaibii'l-mahliikat kitaplari, genelde iki tiirlii sekillendirilir. Biri Ahmed et-
Thsi'nin (Farsga olan eserini 1175 yilinda Selguklu sultanlarindan Tugrul bin Arslan’a ithaf etti)
de kullandig1 ve 10 esas unsur tiizerine kurulan sistemdir. Fars¢a yazilan eser bazi esas
boliimlerden olusurken bu esas boliimler de kendi arasinda kisimlara ayrilir. Eserin omurgasini
olusturan esas boliimler su bagliklarda toplanmustir: 1. Goklerde yer alan acaibler. Bu boliimde
Once semanin yapist ve orada bulunan nfirani varliklar ele alinir. Ugar vaziyette bir¢ok farkli
Ozelliklere sahip yaratik resmedilmistir. Gezegenler ve sabit yildizlar, burg isaretleri ve
melekler, gok kiireleri, zaman ve takvim incelemeleri yer alir. 2. Gokle yer arasindaki acaibler.
3. Gokylizii ile yeryiiziinden goriinen varliklar ile bu varliklarin farklilik yaratan yapilari
ustiinde durulur ve acaiblikleri anlatilir. Yeryiiziiniin varliklar: olan daglar, denizler, kayalar,
kiymetli taglar, sehirler, taslar, mescitler, kiliseler, agaglar, bitkiler anlatilir. 4. Sehirler,
mescidler, kiliseler, sinagoglar. 5. Agaclar, bitkiler, ilaglar. 6. Kazilmis suretler. 7. Insanlar:
Insanlar ve insanlarin yap1 ézellikleri ve farkliliklari, insanlari temsilen peygamberler, kabileler



Resimsel Anlatim Bakimindan “Acaibii’l Mahlukat, “Terciime-i Miftah Cifrii’l Cami” ve... 131

| »
»

ve kabilelerin yeryiiziindeki dagilimi ve Ozellikleri s6z konusudur. 8. Cinler. Bu cinlerin
Ozelliklerine sahip oldugunu diisiindiigii kuslar ele alindiktan sonra dort ayakli kuvvetli
hayvanlar ve kuvvetsiz hayvanlar anlatilir. 9. Kuslar. 10. Deniz ve kara hayvanlari. Bu son
boliimde siiriingenler, gli¢siiz olan bocekler ve sineklerle kitap bitirilir. British Library’den {ig
tane, Topkap1 Saray1r Miizesi Kiitiiphanesi'nde ¢ok sayida olmak {iizere Acaibii 1-Mahliikat'in
¢ok sayida minyatiirlii yazmasi mevcuttur (And, 2012: 61).

Diger eser ise dort ana sunus, iki makale ve bir hatimeden olusan Kazvini'nin3 (1204-
1283) kullandig1 sistemdir. Arapga yazilmis olan bu eserin ana sunus boliimlerinde acaibin
izahi, mahlikatin taksimi, garib kelimesinin manalari, mevcudatin taksimi bulunur. Eser
dogaitistii ve diinyasal nesnelerin gesitli boliimlerinin ele alindig1 dort kissmdan olusmaktadir:
Birinci makalede ulviyattan yani feleklerden, gezegenlerden, seyyar ve sabit yildizlardan, gok
sakinlerinden bahsedilir. Dogatistii nesneler baglaminda giines, ay ve yildizlarin 6zellik ve
hareketleri ile insanlar {izerindeki etkileri iizerinde durulur. Ikinci makale ise sufliyattan
bahseder. Bu sulfiyati ise dort unsur, ates, hava, su kiiresi, yer kiiresi; denizler, adalar, kuyular,
otlar, agaclar, hayvanlar, insanlar, cinler, devler, kuslar ve siiriingenler olusturur. Hatime
kisminda ise denizlerin ve karalarin acayiplikleri yer alir. Ayni zamanda taslar ve bitkiler, altin
ve glimiis gibi metaller iizerinde de durulur. Son kisimda ise insanlar tizerinde durulmustur
(Tez, 2008: 12). Eserde ¢ok miktarda mitolojik ve dogaiistii yaratik resimlenmistir: Esekbasl,
kopek basli, iki bagli, fil hortumlu ya da boynuzlu, baykus basli, kaplumbaga kabuklu vb.
yaratiklar... (Tez, 2008: 13; http://acaibulmahlukat.blogcu.com/acaibul-mahlukat-1-rukneddin-
ahmed-dr-bekir-sarikaya/9669207). Yazarin cografik ve kozmografik eserleri fran ve Tiirk
edebiyatinda ¢ok sevilmis ve terciime edilmistir.

Mitolojik olarak resmedilen karakterlerden bir tanesi, ilging goriiniime sahip bir deniz
canavarl olup, Sasani hiikiimdar1 Nusirevan'in huzurunda goriilmektedir. Bu yaratigin
boynuzlari, iki kolu, insan gibi elleri, iki ayag1 ve bir de ucu ejderha basiyla biten kuyrugu
vardir. Bast da okiiz basi gibidir (Resim 3). Bu tiir deniz yaratiklar1 Kazvini'de pek ¢oktur:
Esekbasli, kopek basly, insan basly, iki basly, fil gibi hortumu olan ya da boynuzlu, baykus basl,
kaplumbaga kabuklu vb. figiirler sik¢a kullanilmistir (And, 2012: 274). Eserde yer alan diger bir
minyatiirde kopek basli, insan govdeli bir yaratik, uzuvlar1 belli olmayan ve bir miizik aleti
calan bagka bir yaratik ile bir hayvan resmedilmistir. Minyatiir resmin genel 6zelliklerinin
hakim oldugu eserde tam bir mitolojik unsur hakimiyeti s6z konusudur (Resim 4).

Eserde “ejderha” ve “ziimriid-ii anka kusu” en sik kullanilan mitolojik yaratiklar
arasinda yer almaktadir (Resim 5-6). Alsilmisin disinda bir ejderha betimi, Acaibii I-
mahlukat'in Berlin’deki bir XV. yiizyil Farsca kopyasinda yer almaktadir. Eserin “Dikkate
Deger Deniz Yaratiklar1” bashkli boliimiinde yer alan bu ejderha resminde, pulla kapli bir
beden, kendine 6zgii iri tirnakli pencelere sahip dort adet ayak, ayrica gesitli yerlerinden ¢ikan

3 Kazvini'nin yasami konusunda her sey bilinmemektedir. Yaygin olarak taninan Acaib el-Mahlukat ve
Garaib el-Mevcudat (acayip Yaratiklar ve Garip varliklar) ve Acaib el-Buldan (Garip Beldeler) adlarinda
iki temel eseri vardir. Bunlar, donemin tiim bilim alanlarin, ilging konular {izerine 6nerilerini ve tarihsel
bilgileri, cografya, etnografya, zooloji, botanik vb. alanlarinda farkli kokenleri ele alan ansiklopedik ve
karisik tipte eserlerdir. Geziler ve seriiven i¢in dayanaklar ve baskaca pek ¢ok hayret verici seyler, bu
kitaplarin temelini olusturmakta ve onlar1 alisilmisin disinda ilging kilmaktadir. En ¢ok tanman eseri olan
Acaib el-Mahlukat ve Garaib el-Mevcudat bati’"da Kozmografya olarak da adlandirilir (Tez, 2008: 10).



132
Yiiksel GOGEBAKAN

»

dort yilan goriilmektedir. Canavar, alisilmadik derecede iri ve sagsiz basi, agzindan asag1 dogru
uzamus iki adet sivri ve kivrik disi, biiylik ve donuk gozleriyle, cinvari bir yaratik gibi
goriilmektedir. Bu resmin eserdeki anlatisi, cografyact Ebu Abdullah Yakut'un (1179-1229)
aktardigi, ejderha yilani oykiisiine dayanmaktadir (Tez, 2008: 44). Diger taraftan metinde, Zabic
(Cava) Adasi’'nda bir zebii (horgii¢lii Hint sigir1) yutan ve “ejderha” diye nitelenen yilan
ejderhadan da soz edilmektedir (Tez, 2008: 47). Mitolojik Ozelliklerin yogun goriildiigii
ejderhanin derisi bir leoparin renginde, balik gibi pullu, bir baliginki gibi iki adet giiclii kanady,
bir hoytik biiyiikliigiinde insan basina benzer kocaman basi, asir1 biiyiik iki kulagi, son derece
iri ve yuvarlak iki gozii mevcuttur. Boynundan, alt1 adet bagska boyunlar ¢ikiyormus ve her biri
yirmi arsin uzunlugundaymis ve her bir boyun iizerinde bir yilanbasi bulunuyormus (Tez,
2008: 47).

Resim 1. Hieronymus Bosch, Aziz antonios’un gektikleri, Yak. 1505, Pano Uzerine Yagliboya,
131.5X172 cm. Museu Nacional de Arte Antiga, Lizbon.



Resimsel Anlatim Bakimindan “Acaibii’l Mahlukat, “Terciime-i Miftah Cifrii’l Cami” ve... 133

Resim 2. Hieronymus Bosch, “Paradise and Hell Panels, Panel Uzerine Yagliboya, 86,5X39,5 cm
(each), Venice, Palazzo Ducale.

Resim 3. Su Yaratig1, Acaibii'l-Mahliikat TSM A.
Resim 4. K&pek Basli Cin, Acaibii'l-Mahliikat. (BL, Or.7315)

¥

3632.



134
Yiiksel GOGEBAKAN

»

» SR RN ¢

Resim 5. Simurg, Acaibii'l Mahliikat. (BL, Or. 7315)

Resim 6. Yedi Bash Ejder, Acaibii'l-Mahliikat. (BL, Add. 7894)
Terciime-i Miftah Cifrii'l-Cami: Cifr gelecege dair bilgilere degisik yontemlerle ulasildigina
inanilan ilmin adidir. Hurufilik tarikatinin yaygin oldugu XV. yiizyilda yasamis olan
Abdurrahman bin Muhammed bin Ali bin Ahmed el- Bistami’'nin Arapg¢a yazdig (6liimii 1454),
kiyamet Oncesi ortaya c¢ikacak olaylari kiyamet alametlerini resimli olarak anlatan Tiirkge
metinlerin basinda gelen ed-Diirrii'l Munazzam fi Sirr’l-Ismi’l-A’zam adli cifr kitabi, Serif bin
Muhammed bin Burhan tarafindan 1597-98 tarihinde III. Mehmed'in emriyle Terciime-i Miftah
Cifrii’'I-Cami olarak c¢evrilmigtir (Yaman, 2002: 56- 58, Mahir, 2005: 101). Eserin resimli g
niishasi bilinmektedir. IIl. Mehmed’in saltanat yillarinda (1595-1603) hazirlanan niisha Topkap1
Sarayr Kiitiiphanesinde, I. Ahmed’in padigsahlifi zamaninda (1603-1617) hazirlanan yazma
Istanbul Universitesi Kiitiiphanesinde ve I. Mahmud'un padisahligi déneminde (1730-1754)
hazirlanan yazma ise Dublin, Chester Beatty Kiitiiphanesinde bulunmaktadir (Yaman, 2002).
Kiyametin kopacagi diinyanin yok olacagi, hesap ve hiikiim giinii gelmeden once, bazi
olaylarin ve alametlerin belirecegine iligkin isaretler iizerine yazilan bu eserin I. Ahmed ve L
Mahmud doneminde tasvirli niishalari hazirlanmistir (Mahir, 2005: 101). “Kabul ve savas
sahnelerinin yam sira dizi halinde padisah portreleri, yapilari ve surlariyla Istanbul, Kudiis,
Akka, Sam, Medine, Iskenderiye, Nil Nehri'yle Kahire gibi kentler ve diinya haritasi, kiyamet
alametinin basinda gelen Mehdi'nin savaslari, Deccal’in ortaya ¢ikisi, Hz. Isa'nin iki melek
esliginde Sam kentindeki Ak Minareye inisi ve Deccali yok etmesi, Hz. Isa’nin Eshab-1 Kehf ile
goriismesi, Ye'ciic ve Me'ciic toplulugu ve bunlardan korunmak igin yapilan Iskender Seddi,
Dabbet’iil-arz denen kiyamet alameti yaratigin ortaya ¢ikisi ve bunlarin yani sira toplumsal
olaylar, eglenceler ve oyunlar bu eserdeki tasvirlerin konularini olusturur.” (Mahir, 2005: 102).

Genel anlamda eserde iki temel konunun islendiginden bahsetmek miimkiindiir.
Birincisi; sayisal degerlerle yapilan hesaplamalar, ikincisi ise; tasvirlerde vurgulanan kiyamet
alametleridir. Terctime-i Cifr(i'l-Cami’nin baz1 niishalarinin resim tislubu, III. Mehmed devrinin
en onemli nakkasi, Sehndme-i Sultan Mehmed III adli eserin son sayfalarinda adinin da
kaydedildigi, Nakkas Hasan’in iislubuna benzemektedir (Yaman, 2002: 63, Bagct vd, 2006: 197).
Tarihini kesin olarak bilemedigimiz bu kiyamet kitaplar1 resimlerinin {isluplar1 yaninda resim
programlar1 ve ikonografileriyle birbirleriyle ¢ok yakin olan bir tiir seri {iretime isaret eder
(Kaplan, 2011: 184).



Resimsel Anlatim Bakimindan “Acaibii’l Mahlukat, “Terciime-i Miftah Cifrii’l Cami” ve... 135

| »

»

Eserde yer alan resimlerde bircok mitolojik unsur gérmek miimkiindiir. Hz. Isa'min
birinin kirmizi digerinin ise mavi kanatlari olan iki melek esliginde Sam kentindeki Ak
Minareye inisinin resimlenmesi gelecekle ilgili bir 6ngoriide bulunmaktadir. Islam inancinda
genel kabul goren bir anlayis sagh sollu ikiser kanadi bulunan meleklerle tasvir edilmistir.
Islam inancinda Incillerden farkli olarak, Kur’an Allah’'in elcisi Meryem oglu Isa’y1 Yahudiler
oldiirdii demelerine kargin, gercekte ne oldiirdiiklerini ne de astiklarini, onlara Isa gibi
gosterilen bir bagkasini dldiirdiiklerini, bu konuda bir ¢eliskiye diisenlerin bir kararsizlik iginde
olduklarini, Onu Allah’in kendi yanina ¢agirdigini bildirir. Ger¢ek yasamda karsilasilamayacak
ve gergekiistii bir goriiniim arz etmektedir. Minyatiir, Hz. Isa’nin iki melek esliginde Sam’in
dogusundaki bir minareye inecegi hadisinden yola ¢ikilarak tasvir edilmistir. Yorumcular, Hz.
Isa’nin bir minarenin tepesine inecegi konusunda birlesmektedirler (And, 2012: 198). Resimde
gokytizii olarak gosterilen zemin gercek gokyiizii goriintimiiniin renklerini tasimamakta, adeta
hayal dlemine ait bir goriiniim arz etmektedir (Resim 7).

Islam inancina gre Kiyamet alametlerinden birisi de Dabbetii’l-arz'in ¢ikisidir. Bu olay
Terctime-i Cifri'l-Cami’de yer alan konulardan bir tanesidir. Cesitli hayvanlardan o6geleri
tizerinde tasiyan bu canli, gercek yasamda karsilasilan herhangi bir canliya benzememekte, bir
karisim niteligi tasimaktadir. Allah’in yerden ¢ikaracag: bir canli olarak tasavvur edilmekte ve
insanlarin Allah’in ayetlerine inanmadiklarini sdyleyecektir. Kiyamet giinii ¢ikan bu yaratik
cesitli kaynaklarda ve minyatiirlerde tek bir bigcimde degil, degisik bicimlerde tasarlanmistir.
Ancak yaratigin tek parca degil de bir¢ok canlidan almis oldugu 6geleri tizerinde barindirmis
olmasi, tiim eserlerdeki ortak ozellik olarak goriilmektedir. Onun elinde Hz. Siileyman’in
mithiirii ile Hz. Musa’nin asas1 bulundugu, asa ile inananlarin yiizlerini parlatacagi, miihiirle
de kafirlerin burunlarin1 damgalayacag1 bir hadiste ge¢mektedir. Minyatiirdeki goriiniim tam
anlamiyla gercekiistii/mitolojik bir goriintii ortaya koymaktadir. Basi 6kiiz basidir; iki kanad,
dort ayagy, iki eli vardir; kulag: filkulagidir; boynuzlar: geyiginki gibidir, boynu devekusunun
boynuna benzer, ayaklar1 deve ayagina benzer, elleri ve kollar1 insaninkiler gibidir; derisi pars
derisi gibi beneklidir. Boyu yaklasik olarak insanlarinkinin iki katidir (Resim 8). Diger bir
resimde ise Deccal’in melekler tarafindan kovalanmasi ele alinmaktadir (Resim 9). Bu tasvirde
Deccal ve yaninda yer alan ordusunda bulunan askerler ¢ok farkli bir goriiniime sahiptir.
Deccal’le ilgili olarak tam bir tanimlama yapilmamasina ragmen Arapca sozliiklerde yalanci
mesih, biiylisii ve yalanlar ile halki karigtiran, yalan sdyleyen, goz boyayan, hak ile batili
karistiran anlamlarina gelmektedir (Yaman, 2002: 32).



136

Yiiksel GOGEBAKAN

»

allia\l

asazenl Jasy
I (IYTVTLY

Resim 7. Tki melek Hz. Isa'y1 gokten bir minarenin {istiine indiriyorlar. Terceme-i Miftah-i Cifrii'l- Cami.
(UK, T 6624)
Resim 8. Dabbetii'l-arz, Terceme-i Miftah-i Cifrii'l-Cami (1UK, T 6624)

Resim 9. Elleri kili¢cli melekler ordusunun Deccal ve ordusunu kovalamasi, Terceme-i Miftah-i Cifrii'l-
Cami, (UK, T 6624).

Ahval-i Kiyamet: Sade diiz yaz1 ve Anadolu Tiirkgesiyle kaleme alinmis olan ve giiniimiize iki
niisha olarak gelen eser; kiyamet alametleri, mahser, melekler ve sonrasi hayat hakkinda
bilgiler icermektedir (Mahir, 2005: 102; Yaman, 2007: 220). Ele alinan konulara bakildiginda



Resimsel Anlatim Bakimindan “Acaibii’l Mahlukat, “Terciime-i Miftah Cifrii’l Cami” ve... 137

| »

»

zaten fiziki alemin diginda bir Ozellik gostermesi gergekiistii bir durumu da zorunlu hale
getirmektedir. 62 yaprakli mensur bir dini edebiyat iiriinii olarak eser niishalarindan bir tanesi
[stanbul Siileymaniye Kiitiiphanesi, M. Hafid Efendi boliimii 139 numarada kayitlidir.
Digerlerinden biri Berlin- Staatsbibliothek Ms. Or. Oct. 1596 numarali yazma birisi de
Philadelphia Free Library, Lewis Ms. O. T6,’da resimli yaprak seklindeki tasvirlerdir (Yaman,
2007: 220). Burada bulunan metnin yazari, ¢ogalticis1 kopyacis1 ve telif tarihleri net olarak
bilinmemektedir. Metnin tarihiyle ilgili en iyi bilgiyi burada bulunan minyatiirler vermektedir.
Bu minyatiirler incelendiginde eserin XVI. yiizyilin sonlarinda yahut XVII. yiizyil baslarinda
yazilmis olacag1 sonucu ¢ikmaktadir. Ayni zamanda sade bir dil yapisina sahip olmas: da bu
tezi gliclendirmektedir (Yildiz, 2010). Eser Osmanli halk kiiltiiriine, halkin kiyamet ve sonrasi
cennet-cehennem diisiincelerine dini gergeklikten daha ¢ok yer vermektedir. Bunu yaparken de
Osmanli gorsel kiiltiiriiniin korku ve beklentiler bakimindan zenginlesmesine de kaynaklik
etmistir (Bagct vd, 2006: 197). Ahval-i Kiyamet (SK. Hafid Efendi 139, BSB Ms. Or. Oct.1596) gibi
Cifrt'l- Cami (TSMK, B.373; IUK, TY. 6624; CBL, 444) ve Falname (TSMK H. 1703) gibi yazmalar
da, gelecekten haber veren olaylar, Kiyamet, Kiyamet Alametleri, Cennet ve Cehennem
tasvirlerine yer vermislerdir (Kaplan, 2011: 175).

Eserin yazildig1 donem ¢ok manidardir. Osmanli toplumunda da diger toplumlarda
oldugu gibi diinyanin sonu ve diinya sonrasi hayat dnemsenmis, Hz. Muhammed’e atfedilen
bir rivayete gore de hicri 1000. yilda kiyametin kopacag: seklinde bir goriis ortaya stirtilmiistiir.
Donem III. Murad’in saltanat yillarina (1574-1595) denk gelmektedir. Bu donemde kiyametle
ilgili baz1 dnlemlerin de alindig1 goriilmektedir; ancak kiyamet kopmamustir. Iste eser boyle bir
donemde hazirlanmistir. Her ne kadar eser ilk olarak XIII. Yiizyil sairlerinden Seyyad Hamza
tarafindan manzum olarak ele alinmis olsa da, daha sonraki yillarda mensur hale getirilmistir.
Sade ve Anadolu Tiirkgesiyle XVI. ylizyllda kaleme alinmustir. Eser 36 baslik altinda
incelenmistir: Giines ve yildizlar, tdvbe kapisi, Deccal, Deccal’in esegi, Isa Peygamber, Ye'ciic ve
Me’ciic, Dabbetii’'l Arz, Meleklerin Ademogullar i¢in aglamasi, Israfil’in sura iiflemesi, 6liim
meleginin kendi canini almasi, yerlerin 1ssiz kalmasi, yer ve gogiin duman ile dolmasi, surun
sekli, Burak, Hz. Muhammed’in kabrinden mahsere ¢ikmasi, mahlukatin kabirlerden ¢ikmasi,
son hesap, ejder yelinin ¢ikmasi, minberlerin konulmasi, Cehennem, Mahser, Ademoglullarinin
kelebek ve cekirgeye benzemesi, meleklerin ve insanlarin saf tutmalari, Kiirsiiler, Alemler,
Cennet ve Cehennem’in bulundugu yer, Cehennem, hesap verme, kalemden hesap alma,
gokten amel defterlerinin yagmasi, Cennet riizgari, Cennet, asilerin Cehennem’e siiriilmeleri,
Cehennemdeki azap gesitleri, Cehennem irmagi, Zakkum agaci (Yaman, 2007: 220).

Eserde islenen en &nemli konulardan birisi “Mahger”dir. Ozelikle Mahser giiniinde
amel defterinin gelmesi ile ilgili cehennemlik tasvirleri tam anlamiyla gercekiistii/metafizik
unsurlar1 yansitmaktadir. Oliimden sonra tiim 6liilerin yeniden dirilip hesaba gekildikleri ve
sorgulandiklart mahkeme olarak Mahser giinii amel defterleri dagitilmaktadir. Bu defterler
melekler tarafindan yazilmis olup, igerisinde her insanin diinyada iyi ve koétii igledigi her seyi
yazilidir. Defter Ahret’te sahibine verilecek ve ona: "Al, kitabin1 oku!" denilecek ve bdylece hig
bir sey gizli kalmayacaktir. Eserde bu konu ile ilgili birgok tasvir bulunmaktadir. Islenen bu
resimlerde figiirler beyaz kiyafetli ve Cehennemlikler siyah yiizliidiir.

Eserde, cehennemlikleri cehenneme siiriikleyen zebanilerin yer aldigi bir¢ok goriintii
yer almaktadir. Derin, karanlik bir kuyu, canavar hortumlu betimlenen Cehennemde; kizgin su,
ates, yilan, ¢iyan, akrep, zakkum dikenleri ile kapida bekgi olan gergekiistii unsurlara sahip olan
Zebaniler bulunmaktadir. Burada bulunan Zebaniler, cehennemlikleri yedi kapisi olana



138 .
Yiiksel GOGEBAKAN

»

cehenneme siiriiklemekte ve atese atmaktadirlar (Yaman, 2007: 230). Ahval-i Kiyamet
yazmalarinda bu konu ile ilgili minyatiirler bulunmaktadir. Yiizleri kapkara olan Zebanilerin
gozleri kedigozlerine benzer olarak gosterilmis ve agizlarindan ve burunlarindan alev sagarlar,
¢iplak Cehennemlikleri, Cehenneme siiriiklerler (Resim 10-11). Bu garip yaratiklarin, viicutlar:
benekli, govdeleri insan, baslari yaratik olarak gercekiistii/mitolojik canlilar olarak tasvir
edilmistir. Koyu resmedilen zeminde ates ve duman haleleri bulunmaktadir. Elinde ates giirzii
bulunan Zebani cehennemlikleri atese atmaktadir. Bu konu ile ilgili Resim 11’deki Ahval-
Kiyamet niishasindaki minyatiirde kirmizi ve mavi renkli Zebaniler ¢iplak giinahlilari, karanlik
cehennem atesine atmaktadir. Ayni minyatiirde alevler ve yilanlar icindeki giinahkarlars,
elindeki giirz ile atese iten bir digerinin tasviri goriilmektedir. Minyatiirde renkler ¢ok canli ve
parlak olarak verilmis ve yiizleri agik ve belirgin olarak gosterilen figiirlerin kol ve bacak
hareketleri ve ates hareleri ile resimlere bir hareketlilik verilmeye calisilmistir (Yildiz, 2010: 13).
Resim 10’da verilen minyatiirde de Zebaniler; yilanlar, ciyanlar, akrepler ve ates dolu
cehenneme gilinahlilar1 itmektedir. Allah, cehennemde Celib ve Belib adli iki canavar
yaratmustir. Celib aslan suretli erkek, Belib kurt suretli disidir. Minyatiirde Belib ve Celib adl1
canavarlar (Zebaniler) cehennemliklere cesitli sekillerde eziyet etmektedirler. Burada kirmizi
renkli Zebani Celib, elinde mizrak ile cehennemlikleri sislerken, Belib ise agziyla
parcalamaktadir (Yaman, 2007: 230). Siyah renkli zemine renkli figiirler islenerek, resmin her
alani doldurulmustur. Bir diger Ahval-i Kiyamet yazmasinda, gri zemin iizerinde insanlar ve
zebaniler birlikte tasvir edilmistir. Burada Zebaniler, diger resimlerde oldu gibi, yilanlar,
ciyanlar, akrepler arasinda giinahlilari atese siiriiklemektedirler. Zebaniler bu resimlerde de
gercekiistii bir goriintii icerisinde resmedilmislerdir. Viicutlar: insan viicudu seklinde, bagslar
aslan ya da yirtic1 bir hayvan basina benzemekte, viicutlar: pullu vs... (Resim 12-13).

Minyatiirlerde yer alan gergekiistii unsurlar tasiyan konulardan birisi de Yeciic ve
Meciic resimlemeleridir (Resim 14-15). Arap-iran dinsel metinlerinde adi gegen efsanevi bir
halk olan Yeciic ve Meciic, yar1 insan yar1 seytan olarak istilac1 bir yapiya sahiptir. Yeniden
ortaya ¢ikislar1 kiyamet alameti olarak sayilmus, kotiliigiin ve gilinahin simgesi olarak
gosterilmistir. Kuran’da Yeciic ve Meciic adli bu ulus “basik burunlu, yayvan suratl, kiigiik
gozlii...”olarak tanimlanir. Cok kisa boylu (bir karis yada biraz daha uzun), ufak viicutlu, sar1
benizli, biraz insana benziyor, disleri agizlarindan disar1 ¢ikar kulaklarina kadar uzanr,
viicutlar1 kil igindedir. Yazin yilan, kisin ot yiyerek gecinirler (Tez, 2008). Insan hayvan arasi
farkli gortiniimlere sahip olan bu yaratiklar, Bosch’un resimlerinde kullanmis oldugu degisik
canlilarla benzerlik gostermektedir.



Resimsel Anlatim Bakimindan “Acaibii’l Mahlukat, “Terciime-i Miftah Cifrii’l Cami” ve...

Resim 10. Cehr-mm, Ahval-i Kiyamet (SK, HAfid Efendi 139)
Resim 11. Cennet ve Cehennem. Ahval-i Kiyamet. (SK, Hafid Efendi 139)

Resim 12-13. Zebanilerin, yilanlar, ¢iyanlar, akrepler arasinda giinahlilar: atese siiriiklemesi. Ahval-i
Kiyamet BSB Or. Oct. 1596.



140

Yiiksel GOGEBAKAN

»

Resim 14. Ellerinde ok ve yay tutan erkek ve disi Ye’ciic-Me’ciic Ahval-i Kiyamet BSB Or. Oct. 1596.
Resim 15. Agaglar1 yiyen, tas tasiyan, ok atan Ye’ciic-Me’ciic Ahval-i Kiyamet SK Hafid Efendi 139.

SONUC

Mitoloji, insanin gecirdigi gelisim asamalarini, diisiinme atilimlarini gosteren bir kanit
olarak, genellikle “dogaiistii olaylar bilimi” olarak adlandirilir. Bugiin, kavramin daha genis bir
anlam kazandig1, bilimdist buluslari, ¢oktanrici donemlerin inang varliklarini, olaylarimi dile
getiren, arastiran, agiklayan bir calisma dali oldugu goriilityor. Bu calisma dalinin igerdigi
konularin bilimsel degil, coktanrici donemlerde yasamis insanlarin buluslarini, goriislerini,
doga olaylarimi yorumlayis/agiklayis bigimlerini birer insan sorunu olarak ele almasindandir.
Diinya iizerinde yasamis ya da yasayan, en ilkelinden en gelismisine kadar her toplumun bir
mitolojisi ya da efsanesi vardir: Eskimolar, Afrika Kabileleri, Cin, Hint, Iskandinav, Yunan,
Roma, Tiirk vs. Ancak insanlar tarafindan yasandigi diigiiniilen efsanelerin uluslararasinda
dolasmasi, farkli toplumlarin ayni cografyayir paylasmasi, benzer degerlere sahip olmalari
safkan bir mitolojiyi imkansiz hale getirmektedir. Kuskusuz topluluklar birbirlerinin kiiltiirleri
igerisinde bir¢ok unsuru tarih boyunca ortak olarak kullanmislardir. Herhangi bir topluma ait
oldugu diigiiniilen bir mitolojik olayin aynisinin ya da bir benzerinin bagka toplumlarda da
tasavvur edildigi, konu benzerliginin ortaya cgiktigi, bircok Ornekte goriilmektedir. Ancak
burada ele alinan konular gercek alemde karsilasilan olaylara ¢ok benzemedigi gibi konularda
islenen kahramanlar da gercek yasamin bir kisiligi degildir. Mitolojik nitelik tagiyan resimlerde
kullanulan yaratiklar, bir gosterge (signe) ozelligi tasidiklar1 igin, goriiniimlerindeki
farkliliklardan ziyade tagimis olduklari mesaj ve sembollerle 6n plana ¢ikmaktadirlar. Bati
resim sanatinda oldugu gibi Tiirk resim sanatinda da —minyatiir ve ¢agdas resim Ornekleri-
mitolojik unsurlar, siirreal/gercekiistil bir goriiniimle tasvir edilmislerdir. Bat1 resim sanatinda
ii¢ boyutlu, modleyi vermeye yonelik, 1s1k-golge etkisi dikkate alinarak islenen mitolojik
konular/yaratiklar, Tiirk resim sanatinda yiizeysel, 151k golge dikkate alinmadan, hacimsiz bir
sekilde -minyatiirlerle- ortaya konulmaya c¢alisilmistir. Konu birlikteligi/benzerligi aym



Resimsel Anlatim Bakimindan “Acaibii’l Mahlukat, “Terciime-i Miftah Cifrii’l Cami” ve... 141

| »
»

olmasina ragmen, benzer bigim ve konularin farkh tekniklerle ele alinmas1 goriilmektedir. Bat1
resim sanatinda Ozellikle XVI. yilizyilin baslarinda Hieronymus Bosch ile baslayan
fantastik/gercekiistii yaratiklar, Tiirk resim sanatinda ise kendini agirlikli olarak Acaibii'l
Mahliikat, Terceme-i Miftah-i Cifriil-Cami ve Ahval-i Kiyamet gibi minyatiir yazmalarinda
gostermistir. Bunlar arasinda 6zellikle dinsel konular 6nemli bir yere sahiptir. Agirlikhi olarak
fizikotesi aleme ait unsurlar: ele alan bu yazmalarin, ge¢misin diisiince diinyas: hakkinda bilgi
vermelerinin yaninda, doneme ait plastik dilin de anlasilmas1 bakimindan 6nem tasimaktadir.

KAYNAKCA

AKARPINAR, R. Bahar (2000). “Anadolu’da Cok Tanrili Dinler Doneminde Goriilen Bereket
Torenleri”, Tiirkbilig, Nisan 2000.

AKSEL, Malik (2011). Sanat ve Folklor, Istanbul: Kap1 Yayinlari.

AND, Metin (2012). Minyatiirlerle Osmanli-Islam Mitologyas, Istanbul: YKY.

ATAN, Yasar (2011). Akdenizli Tanrilar, Istanbul: Evrensel Bastm Yayin.

BAG(CI, Serpil, Cagman Filiz, Renda Giinsel, Tanind1 Zeren (2006). Osmanli Resim Sanati,
Istanbul: Kiiltiir ve Turizm Bakanlig1 Yayinlari.

CAN, Sefik (2012). Klasik Yunan Arkeolojisi, Istanbul: Otiiken Yayinlari.

ELIADE, Mircea (2001). Mitlerin Ozellikleri, Cev. Sema Rifat, Istanbul: Simavi Yayinlari.

EYUBOGLU, Ismet Zeki (2007). Anadolu Mitolojisi, Istanbul: Derin Yayinevi.

KAPLAN, Necla (2011). Osmanli Resim Sanatinda Cehennem Tasvirleri, Mukaddime, Say1: 4.

KAYA, Muharrem (2011). Mitolojiden Efsaneye-Tiirk Mitolojisinin Tiirkiye’deki Efsanelerde
Izleri, Istanbul: Baglam Yayinlari.

MAHIR, Banu (2005). Osmanli Minyatiir Sanat, Istanbul: Kabalci Yayinevi.

PASSERON, Rene (1982). Siirrealizm, Istanbul: Remzi Kitabevi.

SARIKAYA, Bekir (2008). Acaibii’l mahlukat'in fiil varligi The Journal of Academic Social
Science Studies International Journal of Social Science, Volume 1 Issue 1, p. 25-65,
Winter.

TEZ, Zeki (2008). Mitolojinin Kiiltiirel Tarihi, Istanbul: Doruk.

URUNDUL, Eser (2012). Anadolu Mitolojisi, Ankara: Genesis Kitap.

YAMAN, Bahattin (2002). Osmanli Resim Sanatinda Kiyamet Alametleri; Terctime-i Cifri'l -
Cami ve Tasvirli Niishalari (Basilmamis doktora tezi ), Hacettepe Universitesi Sosyal
Bilimler Enstitiisii, Ankara.

YAMAN, Bahattin (2007). Ahval-i Kiyamet Yazmalar1 Resimlerinde Kiyamet Sonras: Hayat,
Edebiyat Fakiiltesi Dergisi, cilt: 24, Say1: 2, s. 217-234.

YILDIZ, Osman (2010). Turkish Studies International Periodical For the Languages, Literature
and History of Turkish or Turkic Volume 5/1 Winter, s 106 (105-136).

http://acaibulmahlukat.blogcu.com/acaibul-mahlukat-1-rukneddin-ahmed-dr-bekir
sarikaya/9669207 (Erisim Tarihi 15. 10. 2013)

http://www .uslanmam.com/dini-bilgiler/1304047-acaibu%92l-mahlukat-yazildigi-devrin-
cografya-ve-kozmografya-telakkisine-gore-hazirlanmis-ansiklop.html ~ (Erisim Tarihi
15.10. 2013)



	Button1: 


