25 NGU 2011

Valfe (210049)

El-Camiu'l-Kebir CD'sinden alınan ibareler (URENE haremden sayılır mı sayılmaz mı konusu)

وبطن عرنة يقال بفتح الراء وضمها وهو بغربي مسجد عرفة حتى لقد قال بعض العلماء إن الجدار الغربي من مسجد عرفة لو سقط سقط في بطن عرنة وحكى الباجي عن بن حبيب أن عرفة في الحل وعرنة في الحرم (تفسير القرطبي، 418/2) وذكر القرطبي في تفسيره أنها بفتح الراء وضمها بغربي مسجد عرفة حتى لو قال بعض العلماء إن الجدار الغربي من مسجد عرفة لو سقط سقط في بطن عرنة وحكي الباجي عن ابن حبيب أن عرفة في الحل وعرنة في الحرم (البحر الرائق، 363/2)

( و ) عرفات ( كلها موقف إلا بطن عرنة ) بفتح الراء وضمها واد من الحرم غربي مسجد عرفة (الدر المختار، 503/2)

والجمهور على أن عرنة من عرفات وحكى الباجي عن ابن حبيب أن عرنة في الحل وعرنة في الحرم وقيل الجدار الغربي من مسجد عرنة لو سقط سقط في بطن عرنة (تفسير البحر المحيط، 105/2)( بطن الوادي ) هو وادي عرنة بضم العين وفتح الراء وبعدها نون وليست عرنة من أرض عرفات عند الشافعي والعلماء كافة الا مالكا فقال هي من عرفات (شرح مسلم للنووي، 181/8-182) (عون المعبود، 261/5)

( مالك عن هشام بن عروة عن ) عمه ( عبد الله بن الزبير أنه كان يقول اعلموا أن عرفة كلها موقف إلا بطن عرنة ) بالنون لكونها في الحرم ( وإن المزدلفة كلها موقف إلا بطن محسر ) (شرح الزرقاني، 448/2)

وقد أجمع العلماء على أن من وقف في أي جزء كان من عرفات صح وقوفه ولها أربع حدود حد إلى جادة طريق المشرق والثاني إلى حافات الجبل الذي وراء أرضها والثالث إلى البساتين التي تلي قرنيها على يسار مستقبل الكعبة والرابع وادي عرنة بضم العين وبالنون وليست هي ولا نمرة من عرفات ولا من الحرم ( ومزدلفة كلها موقف ) فيه دليل على أنها كلها موقف كما أن عرفات كلها موقف قاله في نيل الأوطار (عون المعبود، 270/5)

( فحل المسلمون جميعهم الا النفر الذين ساقوا الهدي منهم رسول الله € وعلى بن أبى طالب وطلحة بن عبيد الله

فلما كان يوم التروية احرم المحلون بالحج وهم ذاهبون إلى منى فبات بهم تلك الليلة بمني وصلى بهم فيها الظهر والعصر والمغرب والعشاء والفجر ثم سار بهم إلى نمرة على طريق ضب ونمرة خارجة عن عرنة من يمانيها وغربيها ليست من الحرم ولا من عرفة فنصبت له القبة بنمرة وهناك كان ينزل خلفاؤه الراشدون بعده وبها الأسواق وقضاء الحاجة والأكل ونحو ذلك فلما زالت الشمس ركب هو ومن ركب معه وسار المسلمون إلى المصلى ببطن عرنة حيث قد بنى المسجد وليس هو من الحرم ولا من عرفة وانما هو برزخ بين المشعرين الحلال والحرام هناك بينه وبين الموقف نحو ميل فخطب بهم خطبة الحج على راحلته وكان يوم الجمعة ثم نزل فصلى بهم الظهر والعصر مقصورتين مجموعتين ثم سار والمسلمون معه الى الموقف بعرفة عند الجبل المعروف بجبل الرحمة (مجموع فتاوي ابن تيمية، 161/26) وأعلم أنه ليس من عرفات وادي عرنة ولا نمرة ولا المسجد المسمى مسجد إبراهيم ويقال له أيضا مسجد عرنة بل هذه المواضع خارجة عن عرفات على طرفها الغربي مما يلي مزدلفة ومنى ومكة هذا الذي ذكرته من كون وادي عرنة ليس من عرفات لا خلاف فيه نص عليه الشافعي واتفق عليه الأصحاب وأما نمرة فليست أيضا من عرفات بل بقربها هذا هو الصواب الذي نص عليه الشافعي في مختصر الحج الأوسط وفي غيره ..... قال ومن حد الحرم إلى مسجد عرنة ألف ذراع وستمائة وخمس أذرع قال ومن مسجد عرفات هذا إلى موقف النبي ε ميل والله تعالى أعلم واعلم أن عرنة ونمرة بين عرفات والحرم ليستا من واحد منهما (المجموع للنووي، 105/8) VAKFE

el-Kma, 381-411, 425

VAKTE

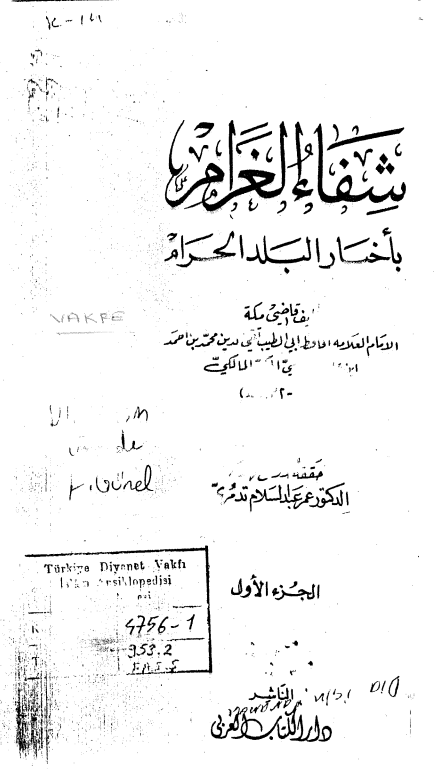
RIPH Wiratul-Haraweyn fi. Rijat)-I, 111 vd.

253.2

297-92 AnhB

VAKFE

Bencelal-Menagril-I, 284 ad



عرفة والطريق ثلاثة آلاف وثلثماثة ذراع وخمسة وتسعون ذراعاً بتقديم التاء وربع ذراع ، يكون ذلك بذراع اليد ثلاثة آلاف ذراع وثمانمائة ذراع وستة وسبعين ذراعاً بتقديم السين ، وذلك ميل وثلاثة أرباع سبع ميل يزيد ذراعاً على القول بأنّ الميل ثلاثة آلاف ذراع وخمسمائة ذراع .

ومن جدار باب بني شيبة إلى الموضع الذي يقف فيه المحامل الآن بعرفة ثلاثة وأربعون ألف ذراع وثمانية وثمانون ذراعاً وسبع ذراع بذراع اليد ، يكون ذلك على القول بأنّ الميل ثلاثة آلاف ذراع وخمسمائة ذراع ، اثني عشر ميلاً وخُمس ميل وعُشر ميل يعزيد ثلاثة أذرع وسبع ذراع ، ومن عتبة باب المُعلّة إلى موقف المحامل الآن بعرفة أربعون ألف ذراع وتسعمائة ذراع بتقديم التاء وإحدى وستون ذراعاً وسبع بذراع اليد ، يكون ذلك على القول بأنّ الميل ثلاثة آلاف ذراع وخمسمائة ذراع إحدى عشر ميلاً وثلاثة أخماس ميل وعُشر ميل وخُمس سبع عُشرٍ ميل ، يزيد ذراعاً وسبع ذراع ، ولا فضيلة للوقوف على الجبل الذي يقال له جبل الرحمة بعرفة ، لأنّ مالكاً كره الوقوف على جبل عرفة ، وكان ومصنعاً للماء ، والقبة التي فيه الآن جُددت في سنة تسع وتسعين وسبع مائة بعد مقوطها في التي قبلها ، وعمارتها من مال أنفذه الملك الظاهر برقوق صاحب مقوطها في التي قبلها ، وعمارتها من مال أنفذه الملك الظاهر برقوق صاحب مصر ، وما عرفت في أيّ وقت عُمّرت هذه القبة بهذا الجبل ، وكانت موجودة في سنة تسع وسبعين وخمسمائة على ما ذكر ابن جبير ، وذكر أنّها تُنْسَب لأمّ سَلَمَة تسع وسبعين وخمسمائة على ما ذكر ابن جبير ، وذكر أنّها تُنْسَب لأمّ سَلَمَة تسع وسبعين وخمسمائة على ما ذكر ابن جبير ، وذكر أنّها تُنْسَب لأمّ سَلَمَة تسع وسبعين وخمسمائة على ما ذكر ابن جبير ، وذكر أنّها تُنْسَب لأمّ سَلَمَة تسع وسبعين وخمسمائة على ما ذكر ابن جبير ، وذكر أنّها تُنْسَب لأمّ سَلَمَة تسع وسبعين وخمسمائة على ما ذكر ابن جبير ، وذكر أنّها تُنْسَب لأمّ سَلَمَة رضي الله عنها(۱) ، والله سبحانه وتعالى أعلم بصحة ذلك .

# ذكر مسجد عرفة وحكم الوقوف فيه

مسجد عرفة هو الذي يصلّي فيه الإمام بالناس يوم عرفة ، وما ذكرناه من أنه مسجد عرفة يوافق ما ذكره الأزرقي في غير موضع من كتابه .

(١) رحلة ابن جبير ـ ص ١٥٣ .

وذكر المحبّ الطبري أنّ المتعارف فيه عند أهل مكة وتلك الأمكنة مسجد عرفة بالفاء ، وقيل إنه من عُرنَة بالنون ، وهو موافق لِما ذكره الشافعي ، كما سبق في حدّ عرفة ، وتقييد ابن صلاح (١) على ما نقل عنه المحبّ الطبري ، لأنه قال : ويقال له مسجد عُرنَة بالنون وضمّ العين ، كذلك قيده ابن الصلاح في منسكه ، ثم عقّب ذلك بقوله : والمتعارف فيه إلى آخر كلامه ، وجزم النووي في كتابه « الإيضاح » بأنه مسجد عُرنَة بالنون ، وذكر ابن الجلّاد من أصحابنا المالكية ما يقتضي أنه ليس من عرفة بالفاء ، وذكر ابن المواز أنّ حائطه القبلي على حدّ عرفة ، ولو سقط لسقط في عرفة انتهى ، وقيل مقدم هذا المسجد من عُرنَة بالنون ، ومؤخّره من عرفة بالفاء ، ذكر ذلك جماعة من الأئمة الشافعية بالنون ، ومؤخّره من عرفة بالفاء ، ذكر ذلك جماعة من الأئمة الشافعية الحسين في تعليقه والرافعي ، قال الشيخ أبو محمد الجويني وابنه إمام الحرمين والقاضي الحسين في تعليقه والرافعي ، قال الشيخ أبو محمد : ويتميّز ذلك بصخرات كبار ألحسين في ذلك الموضع انتهى .

وتظهر ثمرة الخلاف في رجل أخر الوقوف به ، وتوقف مالك في إجراء الوقوف بهذا المسجد ، وفيه لأصحابنا قولان : المنع لأصبغ ، والإجراء لمحمد ابن المواز ، وهو مقتضى كلام الشيخ خليل الجندي في مختصره الذي صد ليان ما به الفتوى ، مع كراهة الوقوف بهذا المسجد ، وما قاله الفقهاء المشار إليهم من أنّ هذا المسجد كلّه من عرفة أو بعضه يخالف مقتضى رأي من جعل حدّ عرفة من جمة مكة الأعلام الثلاثة التي عمّرها المظفر صاحب إربل ، وعمّر منها المستنصر العباسي العلكين الموجودين الآن ، لأنّ فيهما مكتوباً أنّ صاحب إربل أسر بإنشائهما بين منتهى أرض عرفة بالفاء ووادي عُرنة بالنون ، ووجه مخالفته ذلك لِما ذكر الفقهاء في هذا المسجد أنّ من ركن المسجد المشار إليه مما يلي عرفة إلى محاذاة العَلمين الموجودين الآن سبعمائة ذراع بتقديم السين وأربعة وسبعين ذراعاً بتقديم السين أيضاً وربع ذراع وثمن ذراع ، كل ذلك بذراع الحديد ، يكون ذلك

<sup>(</sup>١) في النسخة (ك): الصلاح. وهو الأصح.

# فى الجَاهلية وعهد الرسُولَ

F. Gind Toods

دارالفِ كُرَّالِعَهِ بِي

- 19A -

الطقوس ويقربون القرابين ، ومن جملة هذه الطقوس الطواف بهما . وقد تحرج المسلمون من الطواف بهما كما كانوا يفعلون قبل إسلامهم، فَنْزَلْتَ الْآيِيَةِ ﴿ إِنَّ الصَّفَا والْمَرْوَةَ مِنْ شَعَائِرِ اللَّهَ فَمَنْ حَجَّ الْبَيْتَ أَوْ اعْتَمَرَ فلا جُنَاحَ عَلَيْهِ أَنْ يَطُّوُّفَ بِهِمَا(١) ، تزيل هذا التحرج وتذكر أَن الصفا والمروة من شعائر الله. والطواف الإسلامي بهما سبعة أشواط يسمى السعي بين الصفا والمروة ، ويبدأ الطواق من الصفا وينتهي إلى المروة(٧) . وقد كان الحال كذلك في السعى بينهما قبل الإسلام(٣) .

## الوقوف بعرقة :

وأعظم أيام الحج هو يوم الوقوف بعرفات ، وهو اليوم التاسع من شهر ذي الحجة ، حيث يجتمع في هذا اليوم كل من أتى الحج في حيد واحد هو صعيد عرفات . وعرفات منبسط فسيح من الأرض يتسع للأُلوف المؤلفة من الناس ، وهو محاط بالجبال وفي بعض أُطرافه صخور وهضاب ، وبه سقايات وحياض للإٍرواء (٤) ، ولا يكون الحاج حاجا إلا إذا شهد وقوف عرفات(٥) . وفي الحديث «الحج عرفة » وقد عبر عنه القرآن بيوم الحج الأكبر» وأَذَان مِنَ اللهِ وَرَسُولِهِ إِلَى النَّاس يَوْمَ الحَجِّ الْأَكْبَرِ أَنَّ اللَّهَ بَرِيءٌ مِنَ الْمُشْرِكِينَ وَرَسُولُهُ (٦) ، ويستلهم من أُسلوب الآية التقريري أن هذه التسمية كانت معروفة قبل الإسلام.

- 199 -

وقد كان ليوم عرفات رئيس من بيت معين من بيوتات العرب لا يفيض الناس إلا بعد إفاضته (رجوعه) (١) . ولعل الزعماء وأصحاب الشأن من العرب كانوا يتخذون من هذا اليوم المشهود وسيلة لإعلان بعض الأُمور وإبلاغها للناس ، وكان الناس بعد الفراغ من حجهم يأتون صاحب النسيء ليسمعوا منه ما يعلن عليهم من تقديم أو تأخير ني الأَشهر الحرم(٢). وقد أرسل النبي في السنة التالية لفتح مكة أبا بكر الصديق أميراً على الحج فأقام للناس حجهم ، وقد ذكرت الرواية خبراً هاماً في بابه وهو أن الناس كانوا تلك السنة في منازلهم على الحج التي كانوا عليها في الجاهلية(٣) ، وقد اتخذ النبي فرصة هذا اليوم المشهود وسيلة لإعلان الناس بواءة الله ورسوله من المشركين ، فأُعلن هذا للناس عن طريق أبي بكر في رواية ، وعن طريق على بن أبي طالب الذي أرسله النبي خصيصاً لهذا الإعلان في رواية أُخرى . ويستأنس من كل ذلك أن يوم عرفات هو يوم الحج الأكبر وأن هذا اليوم كان يجتمع فيه الناس من كل جهة وكل قبيل ، وأنه كان فرصة لقضاء أمور هامة وإعلانها ، وأن ما جرى عليه الحج الإسلامي كان استمراراً لما كان يجرى عليه العرب من قبل.

وحينًا يعود الحُبًّاجُ من عرفات يأتون إلى ممكان يعرف البوم بِالمُزْدَلِفَة وكانوا يسمونه (جَمْعًا، ، وهو المكان الذي سماه القرآن ، «المَشْعَر الحَرَام(٤)» فيتوقفون عنده إلى الفجر تم يفيضون منه إلى

<sup>(</sup>۱) البقرة ۱۵۸.

 <sup>(</sup>۲) البخاري ۲/۸۵ مالك : الموطأ ۱/۲۸۱ - ۱۸۷ .

 <sup>(</sup>٣) البخارى ٥/٤٤.

<sup>(</sup>٥) أسد الغابة ٢٠/٨٣٠. (t) ياقوت ۱۰٤/۱۳ – ۱۰۰ .

<sup>(</sup>٦) التوبة ٣

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۱۳۱/۱ – ۱۳۳

<sup>·</sup> Y = 1/2 amái (Y) . 4e/1 مسفة (٢)

<sup>(</sup>٤) الفقرة ١٩٨ . تفسين الطبزي ١٧٠/ - ١٨٠ .

# محمد روّاس قلعة جي ، الموسوعة الفكهية الميسرة ، المجلد الثاني ، بيروت ٢٠٠٠ مص ٢ ١٨٦٠ . ١٨٥٥ . ١٨٦٩ الثاني ،

Vak feyle ilgisi yok! Vahfe

مَوْقوف: يختلف معنى كلمة «موقوف» باختلاف الشيء الذي تضاف إليه ومن ذلك:

العين الموقوفة: هي العين التي أسقط مالكها ملكيته عنها وجعلها ملكاً لله تعالى، لا تباع ولا توهب، وتصدق بمنفعتها على جهة خير وبرِّ (ر: وقف).

# ٢ - العقد الموقوف:

- أ ـ تعريفه: العقد الموقوف هو العقد الذي لا تترتب آثاره عليه إلا إذا أجازه من له حق إجازته، وبتعبير آخر: هو العقد الذي يفيد الملك دون تمامه، لتعلق حق الغبر به.
  - ب ـ أسباب وقف العقد: الأسباب التي تجعل العقد موقوفاً هي:
- ا) صدوره من محجور عليه، كالصغير المميز، والمعتوه، والسفيه والمحجور عليه لفلس، ونحو ذلك.
- ٢) صدوره من فضوليً، كمن اشترى لآخر سلعة دون أن تكون له ولاية عليه،
   ولا وكالة منه ولا تفويض.
- جـ إجازته: العقد الموقوف يكون غير نافذ حتى يجيزه من له حق الإجازة، فإن لم يجزه بطل العقد، فإن اشترى الصغير المميز غير المأذون له بالتجارة سلعة، فأجاز وليه شراءه فقد جاز البيع، وإن لم يجزه فقد بطل البيع.
- ٣ ـ الحديث الموقوف: هو الحديث الذي أضيف إلى الصحابي، ولم يرفعه الصحابي إلى رسول الله عليه

النظر: عَزَفَةً . المُزُدُلِفَة

WENSINCK AREN JEAN, <u>MİFTAHU KÜNUZÜ'S-SÜNNE</u>,
Trc: ABDÜLBAKİ MUHAMMED FUAD, BEYRUT 1983. ss . 534
DİA DM NO: 04160.
KISALTMALAR:

بخ= صحيح البخاري، مس= صحيح مسلم، بد= سنن أبي داود، تر= سنن الترمذي، نس= سنن النسائي، مج= سنن ابن ماجه، مى= سنن الدارمي، ما= موطأ مالك، ز= مسند زيد بن علي، عد= طبقات ابن سعد، حم= مسند احمد بن حنبل، ط= مسند الطيالسي، هش= سيرة ابن هشام، قد= مغازي الواقدي

Valife

al-nawba). He would proceed with the amīrs in front and the ghāshiya before him, while the djāwīshiyya chanted and the royal flutes played, surrounded by the halberdiers, until he had crossed from Bāb al-Nuhās to the entrance of the great hall. Then he would dismount from the steed, go up to the throne and take his seat upon it." In this period, mawkib acquired the secondary meaning of "a session of the royal court", e.g. Ibn Taghrībirdī, Nudjūm, x, 61, of al-Nāṣir Ahmad b. al-Nāṣir Muḥammad in 742/1342: "The sultan held another court (mawkib ākhar), and bestowed robes on all the amīrs, ... and he went down in a great procession (mawkib 'azīm) with those amīrs who were in his company."

The term mawkib was also used for other state appearances of the sultan in which there was a processional element, such as his attendance at congregational prayer on Fridays and the two Feasts, at polo in al-Maydan al-Akbar, at the cutting of the dam, and on royal progresses. Al-Kalkashandī (Subh, iv, 46-9) does not use the term consistently on each of these occasions, but it appears to apply to all of them. Uniquely Egyptian were the proceedings at the cutting of the dam at the height of the Nile-flood in Cairo. The sultan, when notified by the master of the Nilometer [see MIKYĀS] that the flood was at its height, rode at once in modest state (without full insignia and with a reduced escort) to the Nilometer, where he held a banquet for the amīrs and Mamlūks. A vessel of saffron was given to the master of the Nilometer, who swam across the well and perfumed the column and then the sides of the well. The sultan's barge was brought alongside, and the sultan swam in the river, surrounded by the barges of the amīrs. Followed by the boats of spectators, the amīrs' barges and the sultan's great barge entered the mouth of the canal of Cairo, with the craft manoeuvring and cannons firing. The sultan sailed in his small barge to the dam, which was cut in his presence, and he then rode back to the Citadel.

Bibliography: Given in the article.

(P.M. Holt)

MAWĶIF (A.), a term of Şūfi mysticism, referring to the intermediate moment between two "spiritual stations" (makām), represented as a halting (wakfa) and described as a state of stupor and of the loss of reference points acquired since the preceding stage. The mawkif is a dynamic psychological state, in which the connection between the mystic and God becomes overturned, and sometimes suspended (annihilation in God, the so-called fana' [see BAKA' WA-FANA']). The best example of the course of such an experience is given in the work of al-Niffarī (d. ca. 366/976-7 [q.v.]), his K. al-Mawāķif wa 'l-mukhātabāt, ed. and Eng. tr. A.J. Arberry, London 1935, Fr. tr. M. Kâbbal, Le Livre des stations, Paris 1989; see also P. Nwyia, Textes inédits de Niffarî, in Trois oeuvres inédites de mystiques musulmans, Beirut 1973; idem, Exégèse coranique et langage mystique, Beirut 1970, 348-407. The term continued to be employed in classical Sūfism (e.g. by Ibn al-'Arabī, Futūḥāt, Cairo 1329/1911, 392-3, who refers explicitly to al-Niffari). Bibliography: Given in the article.

(P. LORY)

### MAWLID.

3. In the Maghrib.

Unlike the use of the term mawlid in other regions, e.g. in Egypt and the Sudan, where it also includes the celebration of the birthdays of various saints (see 1., in Vol. VI, 895), in the Maghrib the term mawlid is restricted to the birthday of the Prophet Muhammad.

In this part of the world, alongside the ' $\bar{\imath}d$  al-fitr and the ' $\bar{\imath}d$  al-adhā' [q.w.], the mawlid is among the most important festivals of the year.

The oldest known mawlid celebrations in the Maghrib were held in Sabta [q.v.]. This festival was introduced into this city by an alim named Abu 'l-'Abbās al-'Azafī (d. 633/1236 [q.v.]) in order to call a halt to the participation of the people in Christian festivals and to strengthen the Muslim identity of Sabta in a period of Christian successes during the Reconquista, both at land and at sea.

After his son Abu 'l-Kāsim al-'Azafī had seized power in Sabta in 647/1250, he officially introduced the mawlid and propagated the festival throughout the rest of the Maghrib. Through this celebration of the mawlid, Abu 'l-Kāsim al-'Azafī was able to display his religious enthusiasm, and as the result of his largesse during the festivities he increased his popularity with the people. Moreover, during the mawlid celebration the hierarchical relationships among the various groups within the realm were confirmed and the loyalty to the ruler expressed in specially-composed poems.

Since then, in a similar way the celebration of the mawlid has always played a role at an official level in legitimising the power of various dynasties which have ruled over parts of the Maghrib: the Hafsids (Eastern Maghrib); the 'Abd al-Wādids (Central Maghrib); and the Marīnids, the Waṭṭāsids, the Sa'dids and the 'Alawīs (Morocco) [q.w.]. Today, the celebration of the mawlid plays a role in the consolidation of the power of the 'Alawid king of Morocco, who traces his descent, together with the concomitant prestige, to the Prophet Muḥammad himself.

In addition to the state-sponsored celebrations at the courts and elsewhere, the mawlid always has been and still is immensely popular among the people; not only among the Arabicised sections of the population but also among the Berbers. The way in which the popular mawlid is celebrated displays an enormous variety, both in duration and in ritual, changing from one place to the other. Common elements in all celebrations are the taking of a holiday, the cheerful atmosphere, illuminated parades on the eve of the mawlid, festive meals, sweets, special dress, the exchange of gifts, music, dance and, under the influence of Sūfi brotherhoods, visits to shrines of saints and singing of mystical chants.

At times, these popular celebrations have given, and still give, rise to protests by the 'ulama', who do not consider these permissible from the point of view of the religious law because of the nature of the activities which take place during the celebrations, many of which are regarded as unlawful. The oldest discussions about this originate from the time of Abu 'l-'Abbas al-'Azafi, but the debate reappears with regular intervals. In the first decades of the 20th century, under the influence of Salafi ideas from Egypt [see SALAF. 1], there were various attempts to exclude certain practices from the mawlid celebration. In very recent times, inspired by Wahhābī ideas, the mawlid has again come under severe criticism. Despite these protests against the celebration of the festival, as a major manifestation of popular religion, the mawlid is as vital as ever.

Bibliography: P. Shinar, Traditional and reformist mawlid celebrations in the Maghrib, in Myriam Rosen-Ayalon (ed.), Studies in memory of Gaston Wiet, Jerusalem 1977, 371-413; Aḥmad al-Kharīṣī, al-Mutaṣawwifa wa-bid at al-iḥtifāl bi-mawlid al-nabī, al-Dār al-Baydā' 1403/1983; N.J.G. Kaptein, Muhammad's Birthday Festival. Early history in the Central

over fellow tribesmen who followed him, and was instructed to fight other tribesmen who turned away from him. A combination of diplomacy and military pressure is also evident elsewhere. An imminent Muslim attack brought to Medina the Suda' delegation, and the Numayr came under similar circumstances. The taking of Tamīmī captives was behind the arrival of the Tamīm [q.v.] delegation (E. Landau-Tasseron, Process of redaction: the case of the Tamīmite delegation to the Prophet Muḥammad, in BSOAS, xlix [1986], 253-70).

While most tribal visitors came to declare their loyalty to the new religion and its founder, some of them considered succumbing to Muhammad's authority (which in their view was a form of Kurashī expansionism) as a relinquishment of their own political ambitions. 'Āmir b. al-Ṭufayl [q.v.], who led the 'Āmir b. Şa'şa'a [q.v.] delegation, suggested that power be divided between him and Muḥammad, or that he become the latter's heir. Also, Musaylima [q.v.] reportedly demanded to succeed the Prophet.

The Prophet's recognition of tribal rights to land and water resources appears in many of the letters given to the delegations. Ownership of these resources was often disputed, and some visitors made claims to land which was not theirs (on al-Dahnā' [q.v.], see Kister, Land property and Jihād, in JESHO, xxxiv [1991], 270-311, at 305; cf. M. Lecker, The Banū Sulaym, Jerusalem 1989, 174-5).

Bibliography (in addition to references given in the article): The relevant entries in the dictionaries of the Companions; Ibn Sa'd, i/2, 38-86; J. Wellhausen, Skizzen und Vorarbeiten, iv, Medina vor dem Islam, Berlin 1889, 87-194; Ibn Shabba, Ta'rīkh al-Madīna al-munawwara, ed. F.M. Shaltūt [Mecca 1399/1979], ii, 499-602; al-Zurkānī, Sharh 'alā 'lmawāhib al-laduniyya, Beirut 1417/1996, v, 113-238; al-Ṣāliḥī al-Shāmī, Subul al-hudā wa 'l-raṣhād, vi, ed. 'A. al-'A.'A. al-Ḥ. Ḥilmī, Cairo 1411/1990, 395-681; M. Ḥamīdullāh, Madjmū'at al-wathā'ik alsiyāsiyya, 5Beirut 1405/1985. (M. Lecker) 2. In the early caliphate.

During the time of the Rightly-Guided Caliphs, delegations continued to arrive at the caliphal court, usually headed by leaders and chiefs from outlying districts; to be sent as a member of such a mission, as a wafid or muwaffad, was regarded as prestigious and a reward for great eloquence. Thus Ibn 'Abd Rabbihi, in his section on delegations, the kitāb aldjumāna fi 'l-wufūd, ed. Ahmad Amīn et alii, Cairo 1940-53, ii, 3-121, lists delegations from such groups as the people of al-Yamāma to Abū Bakr, and from Djabala b. Ayham, al-Ahnaf b. Kays [q.vv.] and 'Amr b. Ma'dīkarib to 'Umar b. al-Khattāb. But the institution is particularly well documented in regard to the Umayyads, with the Sufyānid Mu'āwiya I [q.v.], as much in his role as sayyid, supreme tribal leader of the Arabs, as that of Islamic caliph, on various occasions inviting wufūd of powerful tribal chiefs who upheld the Umayyad cause in Syria and elsewhere but also of potential rivals and opponents, in order to consult and seek agreement on certain contentious issues (see below).

Provincial governors and local leaders would send delegations to the caliph in order to affirm their loyalty, normally receiving in return subsidies or allocations of taxation, as 'Amr b. al-' $\bar{A}$ s [q.v.] received the <u>kharādj</u> of Egypt for his loyalty to Mu'awiya. Poets would come as wuffād seeking largesse from the caliph, in return for which support would be expected in their verses for the ruler and his policies (cf. Ikd, ii, 82 ff.: Djarīr to 'Abd al-Malik, al-Ahwas to 'Umar b. 'Abd al-'Azīz, etc.).

Some of the wufūd invited by Mu'āwiya dealt with highly important and delicate issues. This was clearly the case when, towards the end of his reign, in the later 670s, the caliph wished to secure the succession of his son Yazīd after his own death, a novelty in Arab ruling practice, since 'Alī had failed to secure a lasting succession for his son al-Hasan. Delegations were summoned to Damascus both from the loyal Syrian chiefs and commanders and also from potentially hostile groups like the army in 'Irāk and the Anṣār, although neither al-Ḥusayn b. 'Alī nor 'Abd Allāh b. al-Zubayr [q.w.], both of whom regarded themselves as having strong claims to succeed, was present. In an opening speech, Mu'āwiya expatiated on the qualities of Yazīd for the succession, and the leader of the Kays in northern Syria and the Diazīra, al-Daḥḥāk b. Kays al-Fihrī [g.v.], proposed Yazīd's candidature, supported by others of Mu'āwiya's partisans like 'Abd al-Rahmān b. 'Uthmān al-Thakafī, combatting arguments of the opposition. The leader of the 'Irāķī Arabs, al-Ahnaf b. Ķays [q.v.], was eventually won over by a substantial monetary payment (see al-Mas'ūdī,  $Mur\bar{u}d\bar{j}$ , v, 69-73 = §§ 1827-30, and cf. Wellhausen, The Arab kingdom and its fall, Eng. tr. Calcutta 1927, 141-3).

Bibliography (in addition to references given in the article): H. Lammens, Etudes sur le règne du calife omaiyade Mo'âwia Ier, Paris 1908, 61-2; idem, Le califat de Yazîd Ier, Beirut 1921, 103-6.

(C.E. Bosworth)

-Vakfe

AL-WUKŪF (A.), lit. place of standing, station, for prayer and thanksgiving on the plain of 'Arafa [q.v.]or 'Arafat, some 20 km/12 miles to the east of Mecca, the culminating rite of the Meccan Pilgrim-

age [see HADIDI].

A rite of wukūf existed there in pre-Islamic times and seems to have constituted a main element of the pagan hadidi, independent moreover of that in the haram of Mecca. The pilgrims arrived in their tribes at Dhu 'l-Madjāz, assumed a state of sacralisation and accomplished there various devotions before going down again by running towards Muzdalifa. Wellhausen suggested that it may have involved an autumn ritual linked with the trials of the end of summer and the expectation of rains, but it is impossible for us now to reconstitute with any certainty the details and the meaning of this rite for the pagan Arabs. Whatever the case, Muhammad knew how to confer on it an eminently monotheistic dimension. He showed to the faithful the details of the ritual, henceforth Muslim, at the time of the Farewell Pilgrimage of 10/632. The pilgrims perform it on 9 Dhu 'l-Ḥidjdja. For preference, they pass the night of the 8th-9th at Minā, 6 km/4 miles from Mecca, but it is allowable to come to 'Arafat on the evening of the 8th. The sunna requires a person to be there just after midday. Slightly outside the sacred area, a brief sermon is given, following the Prophet's example, and the zuhr and 'asr worships are performed conjointly and in an abridged form. The rite proper then begins, according to modalities reduced to the most abbreviated form. 'Arafat appears as an immense desert plain fringed with rocky hills, with no building on it except for the mosque of al-Namira: tents are merely erected to protect the pilgrims from the sun. These last perform very modest rites. No special gesture is required; the pilgrims can be seated, standing, mounted on an animal or, at the present time, in a vehicle. They turn in the direction of the kibla, and may draw near, as did the Prophet, to the hill called the hill of mercy (djabal alrahma), if possible standing without stopping in prayer