2 1 Kasım 2017

Schl et-Tuster 180641

MUSHARRAF, Maryam & LEWISOHN, Leonard.
Sahl Tustarī's (d. 283/896) esoteric Qur'ānic
commentary and Rūmī's Mathnawī: part 1. Mawlana
Rumi Review, 5 (2014) pp. 180-203.

MADDE YAYIMLANDIKTAN SUNRA GELEN DOKUMAN

#### 2 6 Kasım 2017

SCHWARB, Gregor. Sahl b. al-Fadl al-Tustari's Kitāb al-Imā'. Ginzei Qedem, 2 (2006)

pp. 61-105 (English section). Reconstruction of al-Tustari's K al-Imā' from Judaeo-Arabic

manuscripts; al-Tustari's debate with al-Turtūshī in Flouritius in Jerusalem; the Jewish Qaraite reception of Abū
'l-Husayn al-Baṣrī, al-Sharīf al-Murtadā and Twelver
Shī'i kalām; the introduction of Aristotelian
syllogistics into uṣūl al-fiqh.

MADDE YAYIMLANDIKTAN SUNKA GELEN DOKÜMAN 978 TUSTARĪ, Sahl b. 'Abd Allāh Abū Muḥammad al-Tafsīr al-Tustarī: Great Commentaries on the Holy Our'ān / Sahl b. 'Abd Allāh al-Tustarī; transl. عمادة Annabel Keeler and Ali Keeler. Louisville (KY): 180641 Fons Vitae; Amman: Royal Aal al-Bayt Institute for Islamic Thought, 2011. 406 pp. The basmalah is displayed on the title page.

2 1 Kasım 2017

YAYIMLANDIKTAN

EN DOKÜMAN

#### Sahl Tustarī's (d. 283/896) Esoteric Qur'ānic Commentary and Rūmī's *Mathnawī*: Part 2

Maryam Musharraf and Leonard Lewisohn

Sehl et-Tusten (180641)



#### **FOREWORD**

In the first part of this article¹ we exposed how Rūmī's Mathnawī had been profoundly influenced by Sahl ibn 'Abdullāh al-Tustarī's (d. 283/896) Exe-/gesis of the Tremendous Qur'ān (Tafsīr al-Qur'ān al-azīm).² We also raised the issue of the possible influence of other works by classical Sufis and exegetes upon Mawlānā's grand poem. In particular, we discussed the impact of The Spiritual Realities of Qur'ānic Exegesis (Haqā'iq al-tafsīr) by Abū 'Abdu'l-Raḥmān al-Sulamī (d. 412/1021) and the Laṭa'if al-ishārāt, the mystical commentary on the Qur'ān by Abū'l-Qāsim al-Qushayrī (d. 465/1074), upon Rūmī's Mathnawī. We demonstrated how certain passages from the Mathnawī are so deeply steeped in these classical Sufi mystical exegeses that one can, by way of circumstantial evidence, adduce that Rūmī himself had read and come under the influence of these authors' works.

Among the various themes found in Tustarī's mystical interpretation of the Qur'ān that we analysed in detail in the first part of our essay – similarities and echoes of which also reappear in the hermeneutics of the Qur'ān in Rūmī's Mathnawī – the following motifs can be highlighted: the struggle against the lower soul (jihād al-nafs), the metaphors of the anima bruta or 'calf of the lower soul' (gāv-i nafs) and the idol of the lower soul, the moral doctrine of altruistic self-sacrifice and generosity of soul, the spiritual practices of fasting and eating halāl food, the theory of God's saints who direct the esoteric hierarchy of the world, and the ethical precept of overlooking the faults of others ('ayb-pūshī) while simultaneously reviling the evils of

1 'Sahl Tustarı's (d. 283/896) Esoteric Qur'anic Commentary and Rūmı's *Mathnawi*: Part 1', *Mawlana Rumi Review* V (2014), pp. 180–203.

exposing the flaws of one's neighbour ('ayb-jū'ī). During our discussions we showed how much of Mawlānā's hermeneutical approach to the Qur'ān had been fed and nurtured by the rich veins of mystical exegesis, developed over the previous four centuries by a variety of Sufi exegetes, and in particular by Sahl Tustarī and Sulamī in their grand commentaries on the Qur'ān written in the ninth century.

TUSTARĪ'S ESOTERIC QUR'ĀNIC COMMENTARY

In this second and final part of our article, the exploration of other Sufi motifs found in the *Mathnawī* continues. Here, we will try to show how Mawlānā's expressions of a number of other Sufi mystical theories, ethical principles, and esoteric doctrines drew upon the esoteric interpretations of the various passages from the Qur'ān by Tustarī and Sulamī, as well as upon the works of other great mystical commentators. We hope in this manner to be able to answer the question posed in the first part of the article as to why it was that Rūmī celebrated the rhyming couplets of his *Mathnawī* as the 'Decoder of the Qur'ān' (*Kashshāf al-Qur'ān*).

## Temptations, Tribulations, and the Divine Guile (Makr, Istidrāj)

In the Sufi lexicon, the mystic's dependence upon his own strength of self-determination and powers of volition, which may consequently cause him to vaunt his secular or spiritual accomplishments and boast of his charismatic powers ( $kar\bar{a}m\bar{a}t$ ), is technically referred to either as 'being led into temptation' ( $istidr\bar{a}j$ ) or 'God's guile'/divine deceit' (makr).³ The Sufis maintain that such boasting is the result, psychologically speaking, of spiritual narcissism, while on the spiritual level, the vaunting of one-self constitutes a kind of a trial and tribulation ultimately animated by the divine guile (makr) – Al-Makir (the Beguiler, Plotter, Schemer) being one of the divine Names. Throughout the various Sufi esoteric commentaries on the Qur'ān one thus finds constant reference to the related concepts of  $istidr\bar{a}j$  and makr, with succumbing to temptation and thereby becoming subject to the divine guile reflected in mystical interpretations of specific verses from the Qur'ān.

Thus, commenting on the following Qur'anic verse: 'Leave Me to deal with those who give the lie to this pronouncement. We shall lead them on

<sup>2</sup> Sahl ibn 'Abdullāh al-Tustarī, Tafsīr al-Tustarī, ed. Muḥammad Basīl (Beirut: Dār al-Kutub al-'Ilmiyya 1423/2001); see also Sahl ibn 'Abdullāh al-Tustarī, Tafsīr al-Qurān al-'azīm, ed. M.B. al-Na'sānī al-Ḥalabī (Cairo: Maṭb'a Saʿāda 1329/1908). We will be largely using the English translation of this text: Sahl ibn 'Abdullāh al-Tustarī, Tafsīr al-Tustarī, trans. Annabel Keeler and Ali Keeler (Louisville, KY: Fons Vitae 2011), with minor modifications.

<sup>3</sup> The term literally means 'being led on by degrees – step by step – into temptation', and is closely allied to the concept of divine deceit (*makr*). On *istidrāj* see Javad Nurbakhsh, *Sufi Symbolism*, trans. Terry Graham *et al.* (London: KNP 1994), vol. VIII, pp. 63–65; on *makr* see ibid., pp. 65–67.

#### 0 1 Mayıs 2018

#### DDE YAYIMLANDIKTAN GELEN DONUMAN

2471 SCHWARB, Gregor. Sahl b. al-Fadl al-Tustarī's Kitāb al-Īmā'. Ginzei Qedem, 2 (2006) Lehlellias pp. 61-105 (English section). Reconstruction of 1806Ul al-Tustarī's K. al-Īmā' from Judaeo-Arabic manuscripts; al-Tustarī's debate with al-Turtūshū in Jerusalem; the Jewish Qaraite reception of Abū 'l-Ḥusayn al-Baṣrī, al-Sharīf al-Murtaḍa and Twelver Shī'ī kalām; the introduction of Aristotelian syllogistics into uṣūl al-fiqh.

## Ethics and Spirituality in Islam Sufi *adab*

Edited by

Francesco Chiabotti Eve Feuillebois-Pierunek Catherine Mayeur-Jaouen Luca Patrizi

| Türkiye Diyanet Vakfı<br>İslam Araştırmaları Merkezi<br>Kütüphanesi |                |
|---------------------------------------------------------------------|----------------|
| Dem. No:                                                            | 261416         |
| Tas. No:                                                            | 297.7<br>ETH-S |

02 Kasan 2018 DDE YAYIMI ANDIKTAN ADDE YAYIMI ANDIKTAN ONIRA GELEN DOKÜMAN



BRILL

Leiden | Boston
2917

The Concept of *adab* in Early Sufism with Particular Reference to the Teachings of Sahl b.

'Abdallāh al-Tustarī (d. 283/896)

Annabel Keeler

Elip 050520 Sehl et Tüster 180641

Defining adab in Sufism

In the commentary to his English translation of Rümī's Mathnawī, R.A. Nicholson has defined adab as: "the character, feelings and manners that are the fruit of spiritual culture".¹ This explanation goes some way towards conveying the subtlety and complexity of the term, suggesting that it comprises inner and outer aspects (as in "feelings" and "manners"), that it has a connection to akhlāq (character), and, perhaps most importantly in the context of sufism, that it is the product of spiritual cultivation. Nicholson further compares adab to St Paul's understanding of that aspect of love (agape) "that doth not behave itself unseemly".² Notwithstanding the nuanced explanation of adab presented in his commentary, Nicholson was inevitably constrained in his translation to find more specific equivalents for the word according to context. Thus, for example, we find adab rendered most often as "respect/reverence", but also as "self control/discipline", "correction", "manners/good manners", "culture", "erudition" and even "service".

Looking at other English translations of Sufi works, we find the term rendered in various ways, as for example: "spiritual comportment", "propriety", "1

63-101

Nicholson, Mathnawi of Jalāluddīn Rūmi, Vol. 7, Commentary on Books 1 and 2:17.

I Corinthians XIII.

Nicholson, e.g. 1, lines 84, 1490, 1493, 2175 and 3061.

Nicholson, e.g. 1, lines 91, 2825.

<sup>5</sup> Nicholson, 4, line 2805; 5, line 3005 and 6, lines 1514, and 2583.

<sup>6</sup> Nicholson, 4, lines 121, 156 and 7; 2, lines 1418, 3219 and 20, 3305; 3, lines 3245, 3680; 4, lines 1141, 2155, 2975; 5, line 3035; 6, line 4612.

Nicholson, 2, line 3644; 6, line 2398.

Nicholson, 2, line 2418.

<sup>9</sup> Nicholson, 3, lines 3606, 3610.

<sup>10</sup> Honerkamp, "The Qur'anic Roots and Ethical Foundations of Sulūk."

<sup>11</sup> Tafsīr al-Tustarī. The use of the word propriety here is intended to convey the idea of behaving or having an attitude that is fitting for a certain thing, an aspect of adab that is also indicated in Nicholson's allusion to St Paul's "not behaving itself-unseemly".

Sehl et-Tüsteri 180641 01 Mayıs 2019

سهل تُسترى

MADDE YAYIMLANDIKTAN SONRA GELEN DOKÜMAN

منصور حلاج (مقتول ۳۰۹ق) و ابومحمد حسنبن احمد حریری (متوفی ۳۲۷ق) را می توان نام برد. سهل در پرداختن و تکامل نظریهٔ تصوف اسلامی سهمی مهم داشت و از طریق شاگردش محمدبن سالم (متوفی ۲۹۷ق)، بنیانگذار مکتب سالمیه، در نسلهای بعدی

اثر گذاشت (اثرآفرینان، همانجا؛ زرینکوب، ص ۴۲).

گزیدهای از سخنان او با عنوان هزار گفتار به دست محمدبن سالم گردآوری شد و انتشار یافت. محمدبن سالم در این مجموعه اطلاعاتی کامل و کافی از او دربارهٔ خداشناسی آورده است که بعدها بر اثر رواج همین سخنان، فرقهٔ جدیدی با عنوان سالمیه ظهور کرد. اصول عقاید این فرقه بر مبنای تعالیم سهل بن عبدالله تستری است و اساس آن بر دلآگاهی و خداپرستی منطبق با شعائر دین با بیانی فنی و نیمه

عرفاني است كه حاصل آن توحيد مطلق است.

سهل تستری متکلم بود؛ متکلم در اصطلاح کسی را گویند که عقاید ایمانی را با برهانهای عقلی اثبات کند و به انتقادات و بدعتهای معترضان دین جواب دهد. روش سهل در این راه «برهانآوری جدالی» بود که شامل استدلال، اصل، فرع است. با وجود این، استدلالهای او به شیوهٔ قیاسات یونانیان نبود؛ همان شیوهای که شاگردش حسین منصور حلاج داشت و پس از آنکه سهل تستری را ترک کرد، آن شیوه را ادامه داد. عطار نیشابوری در تذکرةالاولیاء (ص ۲۷۹) دربارهٔ وفات وی آورده است:

«آن روز که وفات او نزدیک رسید ۴۰۰ مرد مُرید داشت. آن مردان مرد برسر بالین او بودند. گفتند بر جای تو که سخن گوید؟ گبری (زردشتی ای) بود که او را شاددلِ گبر گفتندی. پیر چشم باز کرد و گفت بر جای من شاددل نشیند. خلق گفتند

سهل بن عبدالله تُسترى (۲۰۲۲۲۰۳ ق) عارف نامدار و متكلم از مشايخ صوفيه است.

در شوشتر خوزستان یا اهواز به دنیا آمد. از سالهای آغازین زندگی او چندان اطلاعی در دست نیست. حادثهٔ مهم زندگی او تبعید وی به بصره به اتهام زندقه در ۲۶۱ق است. علت این تبعید آن بود که علمای شوشتر رسالهٔ وی را در باب «توبهٔ فرد» مردود دانستند، مراد سهل از توبهٔ فرد این بود که «توبه، بر هر فردی، واجب است. عاصی باید از معصیت توبه کند، و مطیع از طاعت، تا هر دو از غرور برهند» (عطار، معلی از طاعت، تا هر دو از غرور برهند» (عطار، ص ۲۶۵؛ اثرآفرینان، ذیل مدخل؛ دایرةالمعارف فارسی، فیل «تستری، سهلِ»؛ زرین کوب، ص ۱۵۶).

سهل تستری نزد سفیان توری علم آموخت. با دایی خود، محمد بن سوّار، که از صوفیان سختکوش به شمار می رفت، صحبت داشت و از اقران جنید بود. پیر و مرشد او ذوالنون مصری (متوفی ۲۴۵ق) بود. سهل در سخنوری و وعظ مقامی والا داشت و در نفوذ کلام از بسیاری صوفیان برتر بود. دربارهٔ او گفتهاند که سهل واعظی توانا و حقیقی بود و خلقی عظیم به سبب گفتارهای او به راه باز آمدند (جامی، ص ۶۶؛ اثر آفرینان، همان جا؛ عطار، همان جا؛ لغتنامه، ذیل «سهل»).

تفسیر مختصر قرآن العظیم بدو منسوب است و در منابع گوناگون از آن نام بردهاند. در تفسیر آیات نیز عقیدهٔ او را در ردیف مفسرانی چون ابن عباس و ابن مسعود و عکرمه و قتاده یاد کردهاند. میبدی در کشفالاسرار و ابوالفتوح رازی (متوفی ۶۰۶ق) در تفسیر روحالجنان هر یک چندین فقره از عقاید او را در تفسیر آیات ذکر کردهاند (دایرةالمعارف فارسی، همانجا).

از کسانی که صحبت او را دریافته اند حسینبن

علی اکبر ولایتی ,ve děr.; تقویم تاریخ فرهنگ و تمدن اسلام و ایمان برولایتی به اسلام و ایمان بانتشارات امیر کبیر , isam dn. 260935 .

7471

Sehl et-Tüster (180641) Tirmizi (190968) Geneviève Gobillot

MADDE YAYIMLANDIKTAN SONRA GELEN DOKÜMAN

Les notions-clés des pensées de Tustarî et de Tirmidhî (Ille/IXe s.)

0 1 Temmuz 2019

| Türkiye Diyanet Vakfı<br>İslam Araştırmaları Merkezi<br>Kütüphanesi |        |  |
|---------------------------------------------------------------------|--------|--|
| Dem. No:                                                            | 272475 |  |
| Tas. No:                                                            | 297.3  |  |

## Sahl Tustarī's (d. 283/896) Esoteric Qur'ānic Commentary and Rūmī's *Mathnawī*: Part 1

MARYAM MUSHARRAF AND LEONARD LEWISOHN



03880

Kütüphanesi

rasturmatari Mera

#### FOREWORD

Perhaps because one of the main didactic purposes of Jalāl al-Dīn Rūmī's *Mathnawī* is to elucidate and expound the esoteric meanings of Islam's sacred scripture, he often refers to his grand poem as the 'Decoder of the Qur'ān' (*Kashshāf al-Qur'ān*). In fact, one of the main reasons why the *Mathnawī* is such a rich depository of scriptural exegesis and spiritual wisdom is precisely because of its focus on exegesis of the Qur'ān. Being himself a learned exegete of the Muslim scripture, no doubt he had access to all the various resources and texts of Qur'ān commentary available to other scholars of his day. Yet the bases of the exegetical method that Mawlānā Rūmī propounded still remain unclear.

Unfortunately, most scholars who have studied the *Mathnawi's* interpretation of the Qur'ān have paid more attention to Mawlānā's use of traditional commentaries and disregarded the influence of mystical exegeses of the Qur'ān on his poem. Despite the fact that eminent authorities on the poetry of Rūmī, such as Badī' al-Zamān Furūzānfarland 'Abd al-Ḥusayn Zarrīnkūb, have drawn attention to Mawlānā's fascination with the mystical interpretation of the Qur'ān, to date no systematic attempt has yet been made to evaluate the impact of early esoteric Qur'ān exegeses upon the *Mathnawī*. This essay aims to do just that, hopefully to serve as a preamble to further, more elaborate, investigations of Mawlānā's poetic use and adaptation of mystical interpretations of the Qur'ān.

In what follows, we rely mainly on two great works of mystical exegesis. The first is Sahl ibn 'Abdullāh al-Tustarī's (d. 283/896) Exegesis of the Tremendous Qur'ān (Tafsīr al-Qur'ān al-azīm), which is probably

1 Sahl ibn 'Abdullāh al-Tustarī, *Tafsīr al-Tustarī*, ed. Muḥammad Basīl (Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya 1423/2001); see also Sahl ibn 'Abdullāh al-Tustarī, *Tafsīr al-Qurʾān* 

the earliest independent mystical interpretation of the Muslim scripture. The second is Abū 'Abdu'l-Raḥmān al-Sulamī's (d. 412/1021) *The Spiritual Realities of Qur'ānic Exegesis* (Ḥaqā'iq al-tafsīr), which contains selections from Tustarī's work as well as from other works by other great mystical commentators. We will endeavour to expose some of the prominent similarities between the exegetical methods used by Mawlānā in the *Mathnawī* on the one hand and these two esoteric commentaries on the other. We will also try to show how Tustarī's and Sulamī's esoteric methods of interpreting the Qur'ān can improve our understanding of the *Mathnawī*, hopefully thus revealing the reason why Mawlānā described his *Mathnawī* as a 'Decoder of the Qur'ān'.

His predication of the *Mathnawī* as being a 'Decoder of the Qur'ān' in the prelude of Book I of the poem itself indicates that he was interested in discovering the inner meaning of the Qur'ān according to the methods of mystical interpretation that influenced him. In fact, in his interpretation of most verses from the Qur'ān, Mawlānā undertakes an esoteric approach. It is clear that Aflākī's report that Sulamī's Ḥaqā'iq al-tafsīr was venerated by Mawlanā as a great specimen of this type of interpretation was by no means an idle anecdote that one can dismiss as fantastical, even though his hagiography was composed some seventy years after Rūmī's death.³

Still, it remains unclear how extensively Mawlānā utilized such wellleown mystical commentaries in his mystical poetry. Quoting certain tements by Aflākī in this regard, Zarrīnkūb underlines that Mawlanā

2 Abū 'Abdu'l-Raḥmān al-Sulamī, Tafsīr al-Sulamī wa huwa Ḥaqā'iq al-Tafsīr, ed. Sayyid 'Umrān (Beirut: Dar al-Kutub al-'Ilmiyya 1422/2001). Wherever possible, we will be making use of the partial translation of this text by Farhana Mayer: Spiritual Gems: The Mystical Qur'ān Commentary Ascribed to Ja'far al-Ṣādiq as Contained in Sulamī's Ḥaqā'iq al-tafsīr from the Text of Paul Nwyia (Louisville, KY: Fons Vitae 2011).

3 Aflākī states that Mawlānā gave away his cloak in gratitude to a scribe who had copied out the whole manuscript of the *Ḥaqā'iq al-tafsīr* for him: see Shams al-Dīn Aḥmad-i Aflākī, *Manāqib al-ārifīn*, ed. Tahsin Yazıcı, 3rd edition, 2 vols. (Ankara: Türk Tarih Kurumu Basımevi 1959; reprinted Tehran: Dunyā-yi Kitāb 1375 A.Hsh./ 1996), vol. II, pp. 604–605.

4 ʿAbd al-Ḥusayn Zarrīnkūb, *Sirr-i nay* (Tehran: Intishārāt-i ʿIlmĭ 1384 A.Hsh./2005), I, p. 347.

### MADDE YAYIMLANDIKTAN SONRAGELEN DOKUMAN

Ebstein, Michael. "The so-called "Risālat Al-ḥurūf" ("Epistle on Letters") ascribed to Sahl al-Tustarī and letter mysticism in al-Andalus / by Michael Ebstein and Sara Sviri. En: *Journal asiatique*. - Paris : Société asiatique, [1822]-. - ISSN 0021-762X. - T. 299, n. 1 (2011); p.

1780 (Jennings) 2014

-Mullatil b. Soleyman 132055 -Ferra Yahya b. Zigad 060254 Yschl et Tüsteri 180641 -Hudb. Mukokhen (Terk) Tabe: Muh less 190044

Die Deutsche Bibliothek - CIP-Einheitsaufnahme

Forster, Regula:

Methoden mittelalterlicher arabischer Qur'anexegese am Beispiel Q 53, 1-18 / Regula Forster. - Berlin: Schwarz, 2001 (Islamkundliche Untersuchungen; Bd. 238) ISBN 3-87997-291-5

13AM DN-202507

Alle Rechte vorbehalten. Ohne ausdrückliche Genehmigung des Verlages ist es nicht gestattet, das Werk oder einzelne Teile daraus nachzudrucken oder zu vervielfältigen.

© Gerd Winkelhane, Berlin 2001. Klaus Schwarz Verlag GmbH, Postfach 41 02 40, D-12112 Berlin ISBN 3-87997-291-5 Druck: Offsetdruckerei Gerhard Weinert GmbH, D-12099 Berlin

ISSN 0939-1940 ISBN 3-87997-291-5

#### Inhaltsverzeichnis

| V | orwort                                                                                                                                 | 1                    |
|---|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| 1 | Einleitung                                                                                                                             | 3                    |
| 2 | Muqātil b. Sulaymān: at-Tafsīr al-kabīr 1                                                                                              |                      |
|   | 1 Leben und Werk Muqātils     2. 2 Exegetische Methoden im <i>Tafsīr al-kabīr</i> 3 Zusammenfassung                                    | 12                   |
| 3 | Al-Farrā': Ma'ānī l-Qur'ān                                                                                                             | 21                   |
|   | 3. 1 Leben und Werk al-Farrā's 3. 2 Exegetische Methoden 3. 3 Zusammenfassung                                                          | 21                   |
| 4 | Sahl at-Tustarī: Tafsīr al-Qur'ān al-'azīm                                                                                             | 29                   |
|   | 4. 1 Leben und Werk Sahl at-Tustarīs 4. 2 Exegetische Methoden 4. 3 Zusammenfassung                                                    | 30                   |
| 5 | Hūd b. Mūḥkim: Tafsīr kitāb Allāh al-'azīz                                                                                             | 37                   |
|   | 5. 1 Leben und Werk Hūd b. Muḥkims 5. 2 Exegetische Methoden 5. 3 Zusammenfassung                                                      | 37                   |
| 6 | Aṭ-Ṭabarī: Ǧāmi' al-bayān 'an ta'wīl āy al-Qur'ān                                                                                      | 45                   |
|   | 6. 1 Leben und Werk aṭ-Ṭabarīs 6. 2 Exegetische Methoden 6. 2. 1 Textaufbau 6. 2. 2 Einzelne exegetische Methoden 6. 3 Zusammenfassung | 45<br>46<br>46<br>47 |
| 7 | Al-Qummī: Tafsīr                                                                                                                       | 57                   |
| • | 7. 1 Leben und Werk al-Qummīs                                                                                                          | 57<br>58             |
|   |                                                                                                                                        |                      |

BOEWERING, Gerhard

The mystical vision of existence in classical Islam. The Qur'anic hermeneutics of the Sufi Sahl at-Tustari (d. 283/896). -- Berlin,

etc.: Walter de Gruyter, 1980. IX, 286 p.; 24'5 cm. — (Studien zur Sprache, Geschichte und Kultur des Islamisches Orients. Neue Folge, Band 9).

ISBN 3-11-007546-6

1.Tustari, Sahl ibn '^bd Allah-Crítica e in-

BOEWERING, Gerhard

The mystical vision ...

terpretación. 2. Sufismo. 3. Koran-Crítica, interpretación, etc. I.Tustari, Sahl ibn 'Abd Allah. 297 Tustari, Sahl ibn 'Abd Allah 141.336 297.18

R. 938.490

28 MAYIS 1993

00823 BÖWERING, Gerhard. The mystical vision of existence in classical Islam: the Qur'anic hermeneutics of the Sufi Sahl at-Tustari (d. 283/896). Berlin, New York: de Gruyter, 1980 [or

und Kultur des islamischen Orients: N.F.9.) SEHL et TÜSTERİ

rather, 1979]. (Studien zur Sprache, Geschichte

EKIM 1999

15 chl et-Tüsteri al-MA'SINI (Muhammad Badr al-Din) al-TUSTARI (Sahl ibn 'Abd Allah)

Tafair al-Kur'an al-'azim. [A commentary on the Kur'an. Edited by Muhammad Badr al-Din al-Na'sani.]

Muhammad Amin al-Khanji: Cairo, 1908.

Sehl et-Töster 14507. dd. 17 al-TUSTART (Sahl ibn 'Abd Allah)

> Tafsīr al-Kur'an al-'azīm. [A commentary on the Kur'an. Edited by Muhammad Badr al-Din al-Na'sani.]

pp. 4, 204. Muhammad Amin al-Khanji: Cairo, 1908.

27 EKIM 1999

Herraryye Carloha Selligge Tibyan, III, 263 + 6

Sehligge Tibyen, II, 1605-1646

922.977

486. Böwering, G., The Mystical Vision of Existence in Classical Islam: The Qur anic Hermeneutics of the Sufi Sahl al-Tustari (d. 283/896), Berlin-New York, De Gruyter, 1980, 286 p.

Il était grand temps de consacrer une monographie à Sahl al-Tustarī (200-283/815-896), figure marquante représentant toute une école de pensée au sein de la mystique primitive musulmane. La rigoureuse étude de G. Böwering remplit d'une manière remarquable cette tâche. L'ouvrage commence par un dépouillement systématique des sources anciennes et modernes: des manuscrits d'ouvrages d'al-Tustarī ou attribués à lui, les recueils de ses enseignements oraux transmis par ses disciples, les livres «théoriques» des auteurs classiques du şūfisme (al-Sarrāj al-Tūsī, al-Kalābādhī, Abū Tālib al-Makkī, al-Qushayrī ...), des tabaqat mystiques (ouvrages d'al-Sulamī, d'Abu Nu'aym al-Isfahānī ...) jusqu'aux «anthologies» modernes (Nabhani, Jāmi' Karāmāt al-Awliyā'). Deux textes seulement d'al-Tustarī sont jugés d'une authenticité certaine, un recueil de ses propos (ms Köprülü, 727) et son Tafsir dont les six manuscrits, les chaînes de transmission (isnād) et les citations chez d'autres auteurs sont longuement étudiés. Les étapes de la vie de Sahl, sa formation en mystique et l'identification de ses disciples (en particulier Muh. b. Sālim qui donna son nom à l'École de pensée d'al-Tustari, c.-à-d. l'École mystico-théologique des Sālimiyya) sont reconstituées avec prudence, vu le silence relatif des sources sur ces sujets. La partie majeure de l'ouvrage est consacrée à la présentation et l'analyse de très nombreux thèmes mystiques et métaphysiques filtrant à travers le Tassir: le Covenant originel (mithaq), le Jour de la Ressurection (qiyama), la vie mystique comme trait d'union entre ces deux éternités, vic où le concept de la «Lumière de Muhammad» (mar Muhammad) joue un rôle primordial, etc. A la fin, l'A. souligne la nécessité de compléter cette étude. En effet, il est indispensable, malgré les difficultés évidentes, de situer historiquement la pensée d'al-Tustari, d'étudier avec la même rigueur ses prédécesseurs et ses contemporains ainsi que les prolongements de ses idées pour jeter un peu plus de lumière sur l'histoire si mal connue du sufisme naissant. Nous faisons volontiers nôtre la remarque de M. Chodkiewicz: «Cette excellente monographie souffre un peu, à nos yeux, de n'être que cela et d'isoler l'enseignement de Sahl al-Tustari dans l'histoire du tasawwuf» (voir le c. r. de CHODKIEWICZ, M. et ses excellentes remarques dans S.I., LX, 1984, pp. 180-182).

SEHL et-MISTERI

"Min al-turat al-sufi".

ĞA FAR (Muhammad Kamal Ibrahim). / محمد كمال ابراهيم

12560/79

ĞA°FAR (Muhammad Kamal Ibrahim).

جعفر (محمد كمال العز الأول: سبل بن عبد الله التستين / دراحة وتحقيق العز الأول: سبل بن عبد الله التستين / دراحة وتحقيق العز الأولى: - الطبعة الأولى: II-414p.:couv.ill. - 1974 في "Sahl ibn "Abd Allah al-Tustari". - Suivi de: "Risalat al-buruf / de Sahl ibn "Abd Allah al-

Tustari". - Acq.77-7090. - Rel.

912.917

22 442 200

MARTINOT, Henri. Aspects de la science des letters: la "Risâlat al-hurûf" de Sahl b.Abd Allâh al-Tustarî. Horizons Maghrébins, 51 (2004) pp.29-39. [Introduction and partial translation with commentary.]

Seh et-Tüsteri

Bürgel, Christoph zu: Böwering, G.: The mystical vision of existence in classical Islam. The Qur'anic hermeneutics of the Sufi Sahl al-Tustari (d. Dazu auch: F. Meler in: WI N.S. 21.1981. S. 249-251; J. Pauliny in: Asian and African studies 18.1982. S. 286-288; E. Wagner in: ZDMG

Sehl-i-Tüsteri

73 Maria Maria

Custuca, 436

el-Tusteri, sehl L. Abdulliah

Br Teymiyye, Mecmun Fetovó, C.VII, s. 171

297 55

Sehl et-Tusteri

W. Monteyomery worlt Some Mysties of - - -

Hamdun Koisson posetinde

TUSTERÎ (sehl b. Ab. Tusterî)

297-2 MEN-M

Tfs

Ab. Hol. mah. menalie. sh: 29

Sehl et-tüsleri

43921.1

Kays Al Kays el Iramiyyûn ---I, kis 1. 85 - 89.

Sehl et-Tüsteri

B-TOPALDÔLU

Watt Islam dis. tes. devsi 329,330

1003. Garrido Clemente, Pilar. "Estudio y edición de la "Risālat Al-hurūf" del sufi Sahl al-Tustarī: (con traducción de la sección sobre "Yā'-sīn" y de los pasajes de su "Tafsīr" que tratan de las letras)". En: Anaquel de estudios árabes. - Madrid: [Editorial de la Universidad Complutense], 1990-. - ISSN 1130-3964. - Vol. 19 (2008); p. 67-79 Sahl ( et - Tust feet)

2 | MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 2011

MART 20

0174 Garrido Clemente, Pilar El inicio de la ciencia de las letras en el 🤰 islam : la "Risālat Al-ḥurūf" del sufí Sahl 🐧 al-Tustarī / Pilar Garrido Clemente. -Madrid : Mandala ediciones, D.L. 2010. - [6], 167 p. ; 23 cm. - (Alquitara) Textos en español y árabe. -Bibliografía: p. 139-167 ISBN 978-84-8352-218-9 1. Sufismo – Historia 2. Corán - Comentarios - Obras anteriores a 1800 l. Sahl al-Tustarī. II. Sahl al-Tustarī. III. Titulo. IV. Titulo: Risālat Al-ḥurūf. V. Titulo: Al-tafsīr VI. Serie. Mos Wally & 297.14 297.18 ICMA 4-33003 R. 69898

KUR'IN - Commentaries.

al-Tustari (Sahl ibn 'Abd Allah) Sehl et - Tusteri

تفسير القراب العطيم

Tafsīr al-Kur'ān al-'azīm. [A commentary on the Kur'ān. Edited by Muhammad Badr al-Dīn al-Na'sānī.] pp. 4, 204.

Muhammad Amin al-Khanji: Cairo, 1908.

80

0367 Sahl al-Tustarī, Sahl b. 'Abd Allāh Tafsīr al-Tustarī / Abī Muḥammad Sahl b. 'Abd Allāh al-Tustarī ; 'allaqa 'alay-hi wa-waḍa'a ḥawāšiya-hu Muḥammad Bāsil 'Uyūn al-Ṣūd. - Bayrūt : Dār al-Kutub al-'Ilmīya, 2002. - 239 p. ; 25 cm Índices. - "1423" h. ISBN 2-7451-3631-3
1. Corán - Comentarios I. Al-Sūd, Muḥammad Bāsil 'Uyūn II. Titulo.

297.18 ICMA 4-46279 R. 46843

180641 SEHL et TUSTER

BOEWERING, Gerhard. The mystical vision of existence in classical Islam: the Qur'anic hermeneutics to the Sufi Sahl at-Tustari (d. 283/896). - Berlin [etc.]: Walter de Gruyter, 1980.-1.Tustari, Sahl ibn 'Abd Allah-Crítica e interpretación. 2.Sufismo. 3. Corán-Crítica e interpretación. - Afr. 15.920

## الشيخ الأمين

## (سهل التستري)

للمعام الأكبر الركتورغبرالحاليم مجمود شيخالأزهر



# المحريب والمحريب والم

1

«كان اسمه بين الناس كأنه اسم نبي» محمد بن الصلت

العارف بالله بشر بن الحارث الحافي

> ىلامام الأكبر الكتورىع بدا لحليم مجمع كمود شيخ الأزهر الم erkezi

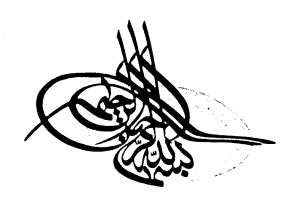
Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Araştırmaları Merkezi Kütüphanesi

Coursellibli

Demirbas No: 125116-1

النساشرون

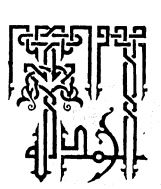
دارالكتاب أللبنانحا بيروت دارالگتابالصر*ك* القامرة Sehl et Tusten



1414 / 1991

الشيخ الأمين (سهل التستري)

> ىلامامائكىر الدكتورغىبرالحاليم مجمئور شيخالأزهر







Türkiye Diyanet Vakfı Islam Araştırmaları Merkezi Kütüphanesi Demirbas No: 922,977 Tasnif No-

طبعة ٤٠٤ هـ - ١٩٨٤ م



Schl et-Tisker (18 d) تنافة وعلم إنسانية الكالثقب 019 EKIM 1895

> سَلْفُلُ العَاهِرة .. وانَّا قلب العروبة والإسلام النابض. تتبوأمكانها التاريخية والعضارية .. فأعالمالفكر والثقافة والنشداا



الأدارة: ٩٢ شارع قصت را لعينى - بالقاهرة 40 TO ELLE 1/ TOOV VT. /TO ETA ... / TOO ININ/ YOO INI. " تلكس دولى: ٥٧٤ - مس. ب ١٤- رقم بربيرى ١١٥١٦

واخذنا الذين ظلموا بعذاب بئيس بما كانوا يفسقون » (١) وفي هذه الآيات الكريمة يبين الله سبحانه أنه لايأس في مجال الدعوة ، وأنه سبحانه بكافىء الدعاة بمكافأة كريمة هي : النجاة ، إنه سبحانه يكلوهم بعنايته فينجيهم من العذاب.

وهذا الكتاب حلقة جديدة تساهم – مع ما سبق أن كتبنا – في مقاومة تيار التحلل وتيار الرذيلة .

والشخصية التي كتبنا عنها شخصية من الشخصيات الحالدة : إن سهل بن عبد الله التسترى كان وما يزال ولن يزال مصدر إشعاع روحي بما رسم من :

١ \_ طريق المعراج إلى الله سبحانه .

٧ \_ وبنضاله لنصرة أهل السنة .

٣ \_ وبما كتبه مؤيداً إطريق الأنباع والاقتداء برسول الله

صلي الله عليه وسلم .

ع \_ ولقد أتصل بالقرآن عن قرب وتأمله في تدبر فألهمه الله هذه الإشارات النفسية التي استفضنا في ذكرها في نهاية هذا الكتاب ونوجو الله سبحانه أن يهدى لهذا الكتاب وأن يهدى به ، وأن يشرح له صدوراً ويشرح به صدوراً ، إنه سميع قريب عجيب عبد الحليم محمود

(١) الأعراف ١٦٤، ١٦٥،



DIA ien torrand

البرانيوك الاللعاع

- salah gita tashari

والعادم القرآن

الجلدالاول القسم الاول

: سنان

فاسرال فالسرا

Türliya Fily ret Vakfı

4392-1-

922.97

ALIL

数

مؤسسة للحوث والحقيقات الثقافية

### سهل التسترى ( ۲۰۰ – ۲۸۳ هـ)

هو ابو محمد، سهل بن عبدالله بن يونس بن عيسى بن عبدالله بن رفيع التسترى الصالح المشهور:

نسبته الى تستر ( شوشتر) في خوزستان " ايران" . أُحد علما التفسير من أُتمـــه الصوفية و علمائهم و المتلكمين في علوم الاخلاص و الرياضيات و عيوب الافعال .

قال اليافعى فى مرآة الجنار (وفيات سنة ٢٨٣ ه): "و فيها توفى قدوة السالكين و حجة الله على العارفين كريم المقامات و عظيم الكرامات الولى الكبير و المنتظم الشهير ابو محمد سهل بن عبدالله التسترى قدس الله روحه فى شهر المحرم و له نحو من ثمانين سنة، و له كلام جليل فى السلوك و المواعظ و كان سبب سلوكه للطريق خاله " عحمد بن سوار " فانه قال: كنت ابن ثلاث سنين و كنت اقوم بالليل انظر صلاة خالى محمد بن سوار و كان يقوم با لليل ، و كان يقول يا سهل اذهب و نم فقد شغلت

و قال لى يوما خالى . ألا تذكر الله الذى خلقك ، فقلت كيف اذكر؟ فقال : قل بقلبك فى الليل فى فراشك ثلاث مرات من غير ان تحرك به لسائك "الله معى ، الله ناظرى ، الله شاهدى" ، فقلت ذلك عشر ليال ثم أعلمته ، فقال : قلها كل ليله سبع مرات ، فقلت ذلك ثم أعلمته ، فقال : قلها كل ليله سبع مرات ،

كذا قال بعضهم ، و قال في الرسالة: قل في كل ليله احدى عشرة ، و ارى هذا اصح و أنسب إذ الليل وقت الغفله و الذكر فيه افضل ، قال: فقلت ذلك فوقع في قلبي

۸۵

## عادل نويهس و معجم المفسر ين

ج٠ ١ من ١٩٨٢ بيروته٠

ماسي، عام بمعاني القران والحديث ، من أهل استجه ، قال في تاريخ علماء الأندلس : « نسبه في البربر ويوالي بني أمية ، وكان فاضلا زاهداً ، عاقلاً ذكياً ، عالماً بمعاني القرآن ، بصيراً بالمذاهب ، حافظاً للإعراب والحساب ، مع الحديث ولزوم العبادة والانقباض » سمع بقرطبة ، ودخل البيرة سنة ٣١٩ وسمع بها من معمد بن فطيس وغيره ، ومات بها (١) .

التَّسْتَرِي ( ۸۱۰ - ۸۹۳ م ]

سهل بن عبدالله بن يونس بن عيسى بن عبد الله التستري ، أبو محمد : أحد أئمة الصوفية وعلمائهم والمتكلمين في علوم الرياضيات والإخلاص وعيوب الأفعال. ولد في تستر بالأهواز وسكن البصرة وتوفي بها . صحبذا النون المصري بمكة سنة خروجه إلى الحج . النون المصري بمكة سنة خروجه إلى الحج . السالمية ، وهو مراقبة الباطن من خلال أعمال العبادة . واصطناع ألفاظ أشبه بألفاظ أرباب العبادة . واصطناع ألفاظ أشبه بألفاظ أرباب العرفان تسلم إلى التوحيد . . . » وكان دائم الترديد : الله معي ، الله ناظر إلي ، الله المسهور ، لم يكن له في وقته نظير في المعاملات المشهور ، لم يكن له في وقته نظير في المعاملات

(١) طبقات المفسرين ١ : ٢٠٨ وتاريخ علماء الأندلس ١٩١ وهوفيه ابن خَمَّار . وبغية الملتمس ٣٠٧ وبغية الوعاة ١ :

تصانیفه « تفسیر القرآن العظیم » مختصر ، طبع بمصر سنة ۱۳۲۹ هـ ـ ۱۹۰۸ م(۱) .

السّْجِسْتَاني ٢٤٨ م ٨٦٢ م

سهل بن محمد بن عثمان بن يزيد الجشمي السجستاني ، أبو حاتم : من كبار العلماء في علوم القرآن واللغة والشعر . من أهل البصرة . روى عن أبي عبيدة والأصمعي وغيرهما . وعنه ابن دريد وأبو العباس المبرد وكان يلازم القراءة عليه . ودخل بغداد ، ولم يقم بها ، ولم يأخذعنه أهلها . قال السيوطي : وكان أعلم الناس بالعروض واستخراج المعمى ، يعد من الشعراء المتوسطين . وكان يعنى باللغة ، ترك النحو بعد اعتنائه به ، حتى يعنى باللغة ، ترك النحو بعد اعتنائه به ، حتى كأنه نسيه ، ولم يكن حاذقاً فيه . وكان جمّاعاً للكتب يتجرفيها ، ذكره ابن حبان في الثقات ، وروى له النسائي في سننه والبزار في مسنده » له وروى له النسائي في سننه والبزار في مسنده » له

SEHL et TUSTERI

<sup>(</sup>۱) حلية الأولياء ۱۰: ۱۸۹ وطبقات المفسرين ۱: ۲۱۰ والعبر ۲: ۱۰ وتذكرة الحفاظ ۱۸۵ واللباب ۱: ۲۱۲ وصفة الصفوة ٤: ۶۶ والرسالة القشيرية ۱۸ وطبقات الشعراني ۱: ۹۰ وروضات الجنات ۲۲۶ والمنتظم ٥: ۲۲۲ ونتائج الأفكار القدسية ۱: ۱۰۹ والكواكب الدرية ۱: ۲۳۷ وابن النديم ۱۸۸ ومرآة الجنان ۲: ۱۶۸ وشذرات الذهب ۲: ۱۸۲ وطبقات الصوفية ۲۰۲ ووفيات الأعيان ۲: ۲۰۱ وتاريخ التراث العربي ۲: ۲۰۱ ومعجم مصطلحات الصوفية ٤٤ والموسوعة العربية الميسرة ۲۱۰ وهدية العارفين ۱: ۲۱۲ والأعلام ۳: ۳۱۰.

regarding sexual acts (N. J. Coulson) and the essentially similar attitude of Shī'ī law (W. Madelung: differences mainly over marriage, divorce and inheritance, favouring the female, but for historical and polemical motives rather than any greater sympathy than among the Sunnis for the female sex); and finally, of eroticism as a motivating force in Islamic life (J. C. Bürgel) and in Şūfī literature and practice (Annemarie Schimmel: much Persian and Indo-Muslim material used here). The papers concerning legal questions are inevitably prosaic, but the rest make fascinating reading. There has been a recent tendency, noted by several contributors here, to contrast what is assumed to be the franker, more positive recognition of the role of sex in society accorded by Islam with the more restrictive, because dominated by such ideals as celibacy and the curbing of lust, attitudes of traditional Christianity. The present book shows this to be a simplistic view, not wholly valid in medieval Islamic society, with its strong vein of pudency about personal sexual life, and not obviously valid today in the resurgence of puritanical, traditionalist Islam with its consignment of women to an unobtrusive secondary status. A dominating factor has always been the West's separation of law and personal morality, with the gulf ever-widening in our present society, compared with the sharī'a's stress on the identity of the two, with sexual acts outside the recognized, validating legal framework as automatically illegal and therefore reprehensible. Yet, as the papers dealing with literature show, Eros could not be denied, whether sublimated into 'Udhrī-type poetry or raised to the plane of mystical expression. All in all, a most stimulating and successful volume whose stimulator and progenitor must, C. E. BOSWORTH. once more, be thanked.

SEHL ET-TUSTERI

THE MYSTICAL VISION OF EXISTENCE IN CLASSICAL ISLAM: THE QUR'ANIC HERMENEUTICS OF THE SUFI SAHL AT-TUSTARI (D. 283/896). By GERHARD BÖWERING. (Studien zur Sprache, Geschichte und Kultur des Islamischen Orients, Neue Folge, Bd. 9.) pp. ix, 286. Berlin and New York, Walter de Gruyter, 1980. DM 134.

Studies of the early mystics are a prerequisite for the detailed history of Sūfism which is yet to be written. The classic studies of Massignon and Ritter are but two examples chosen from many which illustrate how worthwhile is such an endeavour. The subject of the present study was for a short while the spritual master of al-Hallaj, at the beginning of the latter's training between the ages of 16 and 18. There is little published work about him, although at least one doctoral thesis discusses his Risālat al-hurūf. Böwering's book therefore breaks new ground and is most welcome for this reason. It is divided into two parts, the first examining the traditions about al-Tustari, his life, associates, and disciples and, in some detail, the correspondences between the various sources for the Tafsīr, the second examining the thought-content and range of mystical ideas. The author has been extremely thorough in both parts. His study of the milieu in which al-Tustari moved examines, for example, the possibility of sympathy with the Zanj, the relationship of his subject to the schools of law, the considerable claims which al-Tustari made for himself and his teaching, and the varied reaction to these claims. Equally, his material about the compilation of the Tafsīr goes into considerable detail about the provenance of the sayings attributed to al-Tustari, examining the occasionally conflicting evidence and establishing what he believes to be an authentic tradition in the school.

The second part examines the teaching, ranging from "God in His events" to the nature of man and the spiritual warfare in which the Sufi is engaged. The material is well arranged and presents a clear view of al-Tustari's position, the technical terms being given in transliteration at all points, a helpful practice. The theme of God as light is a dominant feature of this school, this light being seen especially in the "primordial light of Muhammad, the primal man and archetypal mystic". There is no question here of emanation from God, rather of God irradiating the whole world. Man's origin was as an infinitely small particle of light and his destiny is to become engulfed by the divine light.

Given such a detailed study it is churlish to cavil, but there are a number of expressions which might be better put, e.g. "the stenographic recordings in the Tafsīr..." and a few

rather awkward translations and misprints. On the positive side, there are excellent indexes of Qur'anic references, proper names, and technical terms, a full bibliography, and full references to editions used.

D. P. BREWSTER.

Sehl Tüsteri, Sehl 6. Abdelleth SAHL B. ABDALLAH AT-TUSTARĪ UND DIE SĀLIMĪYA

### ÜBERSETZUNG UND ERLÄUTERUNG DES KITAB AL-MU'ARADA

Inaugural-Dissertation

zur

Erlangung des Doktorgrades

der

Philosophischen Fakultät

der

Rheinischen Friedrich-Wilhelms-Universität

zυ

BONN

vorgelegt von
CIHAD TUNÇ
aus
BURDUR/TÜRKEI

**BONN 1970** 

6

6) Die Art und Weise der hanbalitischen

|       | Koranauslegung                                          | 54         |
|-------|---------------------------------------------------------|------------|
|       | 7) Die Art und Weise der mystischen Koran-<br>auslegung | 55         |
|       | 8) Die Koranauslegung der Sālimīya und at-<br>Tustarī's | 58         |
| ٧.    | Ergebnisse                                              | 60         |
| VI.   | Übersetzung                                             |            |
| VII.  | Index:  A) Eigennamen (Personen)                        | 139<br>141 |
| VIII. | Abkürzungsverzeichnis                                   | 145        |
| IX.   | Quellen- und Literaturverzeichnis                       | 146        |
| х.    | Der Text des Kitāb al-Mu <sup>c</sup> āraḍa             | -1-        |

#### **EINLEITUNG**

Der vorliegenden Arbeit ist eine arabische Handschrift aus dem 7. Jahrhundert der Higra zugrunde gelegt, deren Verfasser, Sahl b. Abdallah at-Tustarī, von 203 bis 283<sup>1)</sup> d.H. lebte. Er gehörte zu den Theologen und Mystikern, deren sunnitisch-orthodoxes Gedankengut noch nicht von der griechischen Philosophie beeinflusst war. Seine Lebenszeit fällt in die Entstehungszeit des Sūfismus. Wie Nicholson feststellte, erfolgte die allmähliche Entwicklung des Sūfismus im Islam vom Anfang des III. Jahrhunderts bis zum Ende des IV. Jahrhunderts d. H."<sup>2)</sup>

Der dritte Teil dieser Handschrift, von dem diese Arbeit handelt, entstand aus den einem Fragesteller gegebenen Antworten at-Tustarī's, die das Gebiet der Einheit und Erkenntnis Gottes, der Gewissheit, der Zufriedenheit, des Gottvertrauens und der Erkenntnis der seelischen Eigenschaften, wie Wahrhaftigkeit, Aufrichtigkeit, Gottesfurcht, Frömmigkeit, Hoffnung, Askese, Scham und Achtsamkeit betreffen. Ausserdem beziehen sie sich auf das Gebiet der
Theologie, so z.B. auf das Unerschaffensein des Koran, die Attribute Gottes, die Vorherbestimmung (qaḍā'), die Entscheidung (d.h.
Gottes: qadar), den Glauben (Imān) und dergleichen mehr. Zwischen den Antworten erfahren wir auch gewisse moraltheologische
Ansichten des Verfassers.

At-Tustari lebte bis zum Jahre 262<sup>4)</sup> in der Stadt Tustar unter den Abbasidenherrschern al-Ma'mūn, al-Mu'taṣim, al-Watiq, al-Muta-wakkil, al-Muntaṣir, al-Mustain, al-Mu'tazz, al-Muhtadi und al-Mu'tamid.<sup>5)</sup>

<sup>1)</sup> Vgl.GAL S I, 333; GAS I, 647; E I IV, 66 f; sowie den Abschn.
meiner Arbeit "Biographie at-Tustari's"

<sup>2)</sup> R. Nicholson, Origin and Development of Sufism in JRAS 1906,

<sup>3)</sup> Vgl. Kitab al-Mu'arada in der vorliegenden Übersetzung Nr. 1

<sup>4)</sup> Passion I, lo

<sup>5)</sup> Vgl. E I<sup>1</sup> I, 15 J; E I<sup>2</sup> I, 21.

SEN et-Tusteri

1 6 HAZIRAN 1995

SAHL B. HĀRŪN — SAHL AL-TUSTARĪ

840

Bukhl), 1, 5, 21, 40, 43, 93, 106, 130, 154, 182, and the editor's notes 268-71, 279, 280, 288, 301, 357, 382; idem, Hayawān, Cairo 1947, ii, 374-75, iii, 66, 466, v, 603, vi, 388, 431; vii, 182, 201-2, 206; idem, Rasā'il, Cairo 1964, ii, 38-39, 261-2, 303-4; al-Huṣrī al-Kayrawānī, Zahr al-ādāb, Cairo 1969, 97, 109, 117, 151, 302, 365, 545, 576-8, 831, 949; Ibn 'Abd Rabbih, al-'Ikd al-farīd, Cairo 1940-53, ii, 123, 136, 137, 207, 295, 338, iii, 7, 302, 311, iv, 179, 189, 198, v, 58-65, 69, 339, vi, 180, 196, 200-4; Ibn Ḥamdūn, al-Tadhkira al-ḥamdūniyya, Beirut 1983, i, 253, 299, 348, 374, 416-17, ii, 17, 325, 382. For studies, see 'Īsā 'Ākūb, Ta'thīr al-hikam al-Fārisiyya fī 'l-adab al-cArabī fī 'l-caṣr al-cAbbāsī alawwal, Damascus 1989, 183-8, 294-6; M.-G. Balty-Guesdon, Le Bayt al-Hikma de Baghdad, in Arabica, xxxix (1992), 131-50; J.H. Kramers, EI<sup>1</sup> art. s.v.; M. Kurd 'Alī, Sahl b. Hārūn, in Madjallat al-Madjma' al-Ilmī al-Arabī, vii (1927), 5-27, repr. in his Umarā al-bayān, Cairo 1937, 159-90; Shawķī Dayf, Sahl b. Hārūn, in his al-Asr al-Abbāsī al-awwal, Cairo 1966, 526-40; A. Muhamed Yāgī, Sahl ibn Hārūn. Edition des fragments avec traduction précédée d'une introduction sur cet auteur et ses œuvres, diss. Paris, (Mohsen Zakeri) Sorbonne 1956, unpubl.

SAHL AL-TUSTARĪ, ABŪ MUHAMMAD B. 'ABD ALLĀH b. Yūnus b. 'Īsā b. 'Abd Allāh b. Rafī', an influential Ṣūfī of mediaeval Islam, was probably born in 203/818 in Tustar, Khūzistān, and died in 283/896 in Baṣra. The essential course of his life can be reconstructed on the basis of fragmentary hagiographical accounts, included in the Ṣūfī primary sources, and incidental references of Islamic historical literature.

Until a short time after his pilgrimage to Mecca in 219/834, al-Tustarī received his basic education from his maternal uncle Muḥammad b. Sawwār (who transmitted hadīth on the authority of Sufyān al-Thawrī [q.v.]) and Ḥamza al-cAbbādānī, an obscure spiritual instructor residing at the ribāṭ of Abbādān [q.v.], where al-Tustarī had a vision of God's supreme name (ism Allāh al-aczam) written in the sky with green light from east to west (al-Tustarī, Tafsīr, 17, 24; Ansārī, Tabakāt, 116). Al-Tustarī met his Şūfī forebear  $\underline{\mathrm{Dh}}\mathrm{u}$  'l-Nūn al-Miṣrī [q.v.] at least once in his life, but it is not certain whether he became his direct disciple. After spending some twenty-odd years in his hometown, engaged in austere practices, especially fasting, al-Tustarī emerged with a teaching of his own about the time of Dhu 'l-Nun al-Miṣrī's death in 245/860 and gathered a group of disciples around himself. Prominent among his disciples were Abū Abd Allāh Muḥammad b. Aḥmad b. Sālim al-Baṣrī (d. 297/909), said to have served al-Tustarī for sixty years, and al-Halladj [q.v.] who stayed with him for about two years. About the time when the Zandj [q.v.] occupied Tustar for a short time in 263/877, al-Tustarī was summoned from Tustar to the camp of the Şaffārids to cure their ailing leader, Yackūb b. al-Layth [q, v] (cf. Abū Nu<sup>c</sup>aym, Hilya, x, 210), who had been wounded in his defeat by the caliphal regent al-Muwaffak at Dayr al- ${}^{\zeta}$ Āķūl [q.v.] in 262/876. Expelled from his home town for political or doctrinal reasons (al-Sarrādj, Lumac, 407, cf. Arberry, Pages, 9), al-Tustarī took up residence in Başra early in 263/877, though another strand of source evidence would suggest that he had settled there as early as 258/871 when the Zandj sacked the town (al-Makkī, Kūt al-kulūb, iii, 104). In Başra, al-Tustarī was welcomed by Abū Dāwūd al-Sidjistānī (d. 275/889 [q.v.]) but, because of his claim to be "the proof of God" (hudidiat Allāh), became involved in religious

controversy with Abū Yaḥyā Zakariyyā<sup>2</sup> al-Sādjī (d. 307/909) and Abū 'Abd Allāh al-Zubayrī (d. 317/929), two leading <u>Shāfi</u>cī scholars of the city (al-<u>Sh</u>a<sup>c</sup>rānī, *Tabaķāt*, i, 67).

Shortly after his death in Basra, al-Tustari's direct disciples split into two groups (cf. Böwering, Mystical vision, 75-99). One group selected Baghdad as the centre of activity, either joining the Sufi circle of al-Djunayd [q.v.], as did Abū Muhammad al-Djurayrī (d. 312/924) and Abu 'l-Hasan 'Alī b. Muḥammad al-Muzayyin al-Tirmidhī (d. 328/939), or associating with the Hanbalis in the Muhawwal quarter of Baghdād, as did Abū Muḥammad al-Barbahārī (d. 329/941 [q.v.]) and two crucial transmitters of al-Tustarī's teachings, Abū Bakr Muḥammad b. al-A<u>sh</u>ca<u>th</u> al-Si<u>d</u>jzī and Abu 'l-Ḥasan CUmar b. Wāṣil al-cAnbarī (d. 312/924). The other group of al-Tustarī's disciples staved on in Baṣra and found acceptance among the local Mālikīs. It formed the nucleus of a theological school, known as the Sālimiyya, that was organised by Abu 'l-Ḥasan Aḥmad b. Muḥammad b. Aḥmad b. Sālim al-Baṣrī (d. 356/967), who is frequently confused in the sources with his father, al-Tustari's life-long associate. The most famous exponent of the Sālimiyya, however, was Abū Ţālib al-Makkī (d. 386/996 [q.v.]) who, in his Kūt al-kulūb, frequently cites Abu 'l-Hasan Aḥmad b. Muḥammad b. Sālim as "our shaykh" and al-Tustarī as "our imām". The Sālimiyya, who also adopted ideas propagated by Abū Ḥulmān al-Fārisī al-Dimashķī (d. ca. 340/951), became the target of a lost refutation (ar-Radd calā Ibn Sālim) written by the Shāfi<sup>c</sup>ī (or Zāhirī) Ibn al-Khafīf (d. 371/981). Possibly on the basis of this refutation, a list of eighteen objectionable propositions was drawn up in Ḥanbalī circles by Ibn al-Farra (d. 458/1065 [q.v.]) in his Muctamad (217-21), of which 'Abd al-Kādir al-Djilānī [q.v.] copied and rejected twelve propositions in his Ghunya (i, 106-7). The last major exponents of the Sālimiyya were Abū 'Alī al-Hasan b. 'Alī al-Ahwāzī (d. 446/1055; cf. al-Dhahabī, Siyar, xviii. 13-8). Abū Shakūr Muḥammad b. 'Abd al-Sayvid al-Sālimī (d. shortly after 470/1077; see GAL, I, 419; S I, 744) and Abū (Abd Allāh Muḥammad b. Yaḥyā al-Zabīdī (d. 555/1160; cf. al-Dhahabī, Siyar, xx, 316-9).

Beginning with Ibn al-Nadīm's Fihrist, 186, quite a number of treatises have been ascribed to al-Tustarī in Islamic bibliography. All of these appear to be lost under their titles, but two works attributed to al-Tustarī are extant. They are a Ķur'ān commentary, Kitāb Fahm al-Ķur'ān (published as Tafsīr al-Ķur'ān alkarīm, Cairo 1326/1908 and 1329/1911), and a collection of al-Tustari's sayings in three parts with the commentary of Abu 'l-Kāsim 'Abd al-Raḥmān al-Sikillī (d. ca. 386/996), preserved in the collective ms. Köprülü 727 (one part of which, al-Mu<sup>c</sup>āraḍa wa 'lradd, was published by M.K. Gaafer, Cairo 1980). Many fragments of al-Tustari's commentary on Kur anic verses are cited in Sulami's Hakā ik al-tafsīr, which is accessible only in manuscript (for a table of references and the parallel citations in Rūzbihān al-Baklī's 'Arā'is al-bayān, see G. Böwering, Mystical vision, 113-24). Al-Tustari's extant works are not his own writings, but were compiled by his followers who based themselves on the core of his teachings. The other tracts attributed to al-Tustarī (see GAS, i, 647) are marginal or spurious (for an annotated list of Tustarī's works, see Böwering, op. cit., 11-18, and add Tafsīr al-Kur'ān, ms. Azhar, Riwāķ al-atrāk 7, and the excerpts included in ms. Zāhiriyya 9595, fols. 35-43). The two works attributed to al-Tustarī and the considerable body of anecdotes and sayings quoted on

#### MADDE YAYIMLANDIRTAR SONRA GELEN ODEUMAR

- Sehl et Tüsteri Ya-3m Suresi

<sup>6</sup> OCAK 2011



Estudio y edición de la *Risālat al-Ḥurūf* del sufí Sahl al-Tustarī (con traducción de la sección sobre *Yā '-sīn* y de los pasajes de su *Tafsīr* que tratan de las letras)

Study and Edition of the *Risālat al-Ḥurūf* by the Sufi Author Sahl al-Tustarī (including the translation of the section on *Yā'-sīn* and the passages of his *Tafsīr* on isolated letters)

#### **Pilar GARRIDO CLEMENTE**

Área de Estudios Árabes e Islámicos Universidad de Murcia pilargarrido@um.es

Recibido: octubre de 2007 Aceptado: febrero de 2008

#### RESUMEN

En 1974, Muḥammad Kamāl Ŷaʿfar publicó una primera edición, valiosa pero deficiente, de la Risālat al-Ḥurūf atribuida al célebre sufi Sahl al-Tustarī (m. 283/896). En este artículo se presenta una nueva edición crítica anotada de este texto, uno de los primeros escritos conservados sobre las letras en el Islam, que tuvo una importante repercusión en otros autores posteriores, como los sufíes Ibn Masarra de Córdoba o Ibn ʿArabī de Murcia, que también abordaron la ciencia de las letras. Tras la presentación y la edición, se incluyen además la primera traducción existente de la segunda parte del texto, la sección sobre la azora Yāʾ-sīn, así como la primera traducción de todos los extractos significativos del Tafsīr al-Qurʾān de Tustarī que tratan sobre las letras.

PALABRAS CLAVE: Sufismo. Tustarī. Ciencia de las Letras. Exégesis coránica.

#### ABSTRACT

In 1974, Muḥammad Kamāl Ŷa'far published the first edition -valuable but deficient- of the  $Ris\bar{a}lat$  al- $Hur\bar{u}f$ , attributed to the well-known Sufi author Sahl al-Tustarī (d. 283/896). This article presents a new critical annotated edition of the  $Ris\bar{a}la$ , one of the first preserved writings on letters in Islam, which had an important influence in later authors like the Sufis Ibn Masarra of Cordoba or Ibn 'Arabī of Murcia, who also wrote on the Science of Letters. Besides the presentation and edition of the text, the article also includes the first existing translation of the second part of the text, the section on the Koranic chapter  $Y\bar{a}$ 's $\bar{s}n$ , and the first translation of all significant extracts on the letters from Tustarī's  $Tafs\bar{i}r$  al- $Qur'\bar{a}n$ .

KEY WORDS: Sufism. Tustarī. Science of Letters. Koranic exegesis.

The property of the property of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street o

Company (Special Section) and the property of the Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angella's Angell Resident Enterent Parish of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the

A. Theory, Avenue electric ed 1941 Casper Remote (Campada, 1957).

The Carolian and the Trees of Asset, Nils and Juneal Ardal "And at Abremigh (winds 1965), with him Annie and Armer.

Creat A brack Correct Tw Defree (London, 1003).

PMMT S. M. Bashpublin, & Political divers of Mission Come (Daces, 1961).

L'Est - Rang de la lacte Bistion : v'Mares.

Registration Register tentage de Tetre anni inicat et Maarid.

feareth (Educide) Abstratisaes [1] Rocks it inking. Shirtess y Marce (Madrid, 

To Come therical Edward Lang Grans, F. G. Subres (London, 1919).

THE THE INDEX TO SOUTH ADOLD ADOLD TOOKS At Martinia and Athonous fire-Sandle Permi 1952).

ISCAMIL QUARTERLY

Vi XIV , A. 1-2 (1918)

WRASHID AHMAD (JULLANDRI), PhD

of the Que' in the last of the Que' in that a large mumber of its Scommentaires became themselves a hatrier between the Qur'an and . its readers. The reason for this cogedy was that the age of compilation which gave rise to the commentaries was desply influenced by Persian cand Greek thought. These foreign ideas put the simple with of Island on rnal: Theologians, particularly dialecticians, defending the faith, made the matter more complicated and tried to explain the Qurais in the light of technical terms which had developed in the course of time. The conrechtators unconsciously tried to find an authority for their own ideas in the pages of the Qur'an, and at the same time to use it to refute the ideas. of their opponents. It is said that Ash art wrote a commentary in which he explained every verse employed by his opponents in such a way that his new unterpretation supported his own views. This kind of approach was practised by traditionists and free-thinkers alike.3

On the other hand some scholars fried to avoid the new ideas. In their opinion the traditional heritage handed down to them by earlier scholars was the only medium through which the Qur'an could be interpreted. The trouble was that their traditional knowledge was deeply affected by stories of Jewish origin which became partief their commentaries. The Quitan contained some Biblical stories which were there to serve as a lesson to the human heart. Since human nature is curious to know the rinkerowa, the readers of the Qur'an turned to the Jews and Christians. for information. On this matter ibn Khabdon says: The early scholars had already made complete compilations on the subject. However, then works and the information they transmit centain side by side insportant and unimportant matters, accepted and rejected statements. The reason

users could Table in \$1.5 because with the fidentials and enginetions. pathics or reference to Alai al-Cookin al-Custonia. This y search was carried out under Brotowov A. J. 1968, Sc. 346-6. Arthrop's output value, to whom I next which I to Hussian Rief, Tokes & Moros, Caro, 1965. ex along designs included in De. A. Palenco on Sixt - 1992, highest

The survey of classical Takin a part of a Toda Lais Colore, Lopkin, who was a new j outher Paulin Telescopeditather, Deceasion,

## Edited by Julie Scott Meisami and Paul Starkey ENCYCLOPEDIA OF ARABIC LITERATURE Volume 2 London © 1998 Routledge ISAM-DN:69274

#### Sahl al-Tustari

Rasā'il al-Ṣāḥib Ibn 'Abbād, 'A.W. 'Azzām and S. Payf (eds), Cairo (1947).

#### Further reading

Āl Yāsīn, M.H., al-Sāhib Ibn 'Abbād, Baghdad (1957).

 $EI^2$ , s.v. Ibn 'Abbād.

Kraemer, J., Humanism in the Renaissance of Islam, Leiden (1986), 259-72.

Pellat, Ch., 'Al-Ṣāḥib Ibn 'Abbād', in CHALABL, 96-111.

al-Tawhīdī, Akhlāq al-wazīrayn, M. al-Tanjī (ed.), Damascus (1965), passim.

al-Tha'ālibī, Yatīmat al-dahr, Cairo (1956), vol. 3, 192-290.

E.K. ROWSON

#### Sahl al-Tustarī (203-83/818-96)

Sahl ibn 'Abd Allah al-Tustari, one of the greatest Şūfī masters of the third/ninth century, born in Tustar and died in Basra. Al-Hallaj was numbered among his students. His teachings were perpetuated especially in the school of the Sālimiyya which was founded by his student Muḥammad ibn Sālim and the latter's son Ahmad. One of Ahmad's students was Abū Ṭālib al-Makkī who composed the Qūt al-qulūb, the chief source for al-Ghazzālī's Iḥyā' 'ulūm al-dīn. Sahl himself has left us no writings. His dicta were collected and published by his students. Most important is his Koran commentary which al-Sulamī incorporated into his own Ḥaqā'iq altafsīr. Besides what al-Sulamī preserved, a collection of dicta attributed to Sahl has come down to us which bears the title Kalām Sahl.

#### Further reading

Böwering, Gerhard, The Mystical Vision of Existence in Classical Islam: The Qur'ānic Hermeneutics of the Sufi Sahl At-Tustarī, Berlin (1980).

B. RADTKE

#### Sahl ibn Hārūn (d. 215/830)

Abū 'Amr Sahl ibn Hārūn was an author of Persian descent who stemmed from Dastmaysān in lower Iraq. He was a protégé of the **Barmakids** and served the caliphs **Hārūn al-Rashīd** and al-Ma'mūn, becoming director of the latter's **Bayt al-Hikma** or 'House of Wisdom' and receiving the sobriquet of 'the Buzurjmihr of Islam' for his wisdom and learning. He was a strong partisan of the

Shu'ūbiyya, and continued the tradition of Ibn al-Muqaffa' in bringing the Persian heritage into Arabic literature and culture. His adab compositions ranged from poetry and animal fables of the Kalīla wa-Dimna type to politics and statecraft, according to the titles of all these works preserved in later authors. Al-Jāḥiz admired him, and quotes from an epistle written by Sahl in praise of economy and circumspection in his own Book of Misers, such advocacy being regarded as a Shu'ūbī reply to the Arabs' famed virtues of liberality and hospitality.

#### Further reading

EI<sup>2</sup>, s.v. (Mohsen Zakeri). Goldziher, I., Muslim Studies, C.R. Barber and S.M. Stern (trans.), London (1967–71), vol. 1, 149. C.E. BOSWORTH

#### Sa'id, 'Ali Ahmad see Adunis

#### al-Sa'id, Amina (1914- )

Egyptian journalist, short-story writer, feminist and translator. Born in Asyut, Amīna al-Sa'īd was among the first group of women to enter the English literature department of Cairo University. She started her press career in 1932 before graduating from college and in 1952 was chosen to be editor-in-chief of Majallat Ḥawwā' (the most widely distributed women's magazine in the Middle East), published by the al-Hilal publishing house. In 1959 she became chairperson of the press syndicate board. She headed the executive board of al-Hilal from 1975 to 1981, and since her retirement has served as consultant to the al-Hilal publishing house. Amīna al-Sa'īd's writings are characterized by a direct and clear style which speaks to large audiences about the complex emotions and psychological make-up of women. Her works include al-Jāmiḥa, Ākhir al-ṭarīq (a collection of short stories) and Wujūh fī al-zalām, a collection of articles from Hawwa' dealing with the psychology and alienation of the Egyptian woman, particularly in the 1930s and 1940s. The main thrust of her writings addresses women's dilemmas within the struggle to change from a traditional to a more liberal role. From 1980 to 1986, as a member of the Consultative Assembly (Shūrā) she courageously demanded reforms to family law. Amīna al-Sa'īd has also written a book on Byron, and translated Rudyard Kipling's

E -

## التُّستري، أبو محمد سهل بن عبد الله يونس

(200هـ/ 815م ـ 283هـ/ 896م)

أبو محمد سهل بن عبد الله يونس التُستري ولد بتُستير من أعمال الأهواز، وتوفّى بالبصرة. أحد أئمة القوم، لم يكن له في وقته نظير في المعاملات والورع. وكان صاحب كرامات [الرسالة القشيرية، 400]. وكان إمام وقته، ممدوحا بكلِّ الألسن. وله رياضات كثيرة، ومعاملات طيّبة، وكلام لطيف في الإخلاص وعيوب الفعال. وهو ممّن جمعوا بين الشريعة والحقيقة [الهجويري، كشف، 301]. سلك سهل الطريق في سنّ مبكّرة بتأثير من خاله المحدّث محمد بن سوّار الذي لازمه في حداثته. وحسب ما أوردته المصادر القديمة، فإن سهلاً قد تعرّض، وهو ابن اثني عشر عامًا، إلى أزمة روحية حيّرته؛ فسأل علماء البصرة في شأنها فلم يجد عندهم الجواب الشافي. فخرج إلى عبادان حيث لقى بها أحد الشيوخ أطلعه على سر محنته، فأقام عنده مدة. ثمّ رجع إلى تستر ليواصل حياة التقشف والصوم. فكان، كما يقول هو عن نفسه، يفطر على أوقية من خبز الشعير بغير ملح أو أدام. ثم عزم على أن يطوي ثلاثًا بدون أكل ثم يفطر ليلة، ثم خمسًا فسبعا فخمسًا وعشرين ليلة، وسار على هذا النظام عشرين سنة خرج بعدها إلى السياحة في الأرض عدّة سنوات [الرّسالة القشيرية، 401].

وتعتبر السياحة بالنسبة إلى أهل الطريق من

المجاهدة والصوم المتواصل وطريقة تفسير القرآن. الله المسترة

ترك سهل، مثل كل الصوفيين، أقوالاً كثيرة بلغت الألف هي التي جمعها تلميده أبو عبد الله محمد بن سالم. وقد أورد عبد القادر الجيلاني عشر مقالات منها، وردّ عليها واصفًا فرقة السالمية بالضالة [الغنية، 94\_ 95]. وتتصل هذه المقالات وغيرها بمسائل شائكة ومثيرة للجدل مثل رؤية الله، والتجلِّي، والحقيقة المحمدية؛ وبمفاهيم دينية وصوفية عامة كعلم التوحيد والأخلاق والتوبة والإخلاص والتقوي والذكر والحمد والشكر والصبر والولاية والمحبّة والكرامات، بالإضافة إلى حكم ومواعظ ونصائح كان يسديها إلى مريديه وأتباعه.

إلى ذلك كان التُّسترى من المناهضين للمتكلمين والمعتزلة، ولاسيما فيما يتعلق بقضية خلق القرآن. وقد سار مع التجربة الرّوحية في مسالكها ومعارجها ومدارجها، وكان يحياها حياة المتبصّر العالم [عبد الحليم محمود، م. س، 47].

هذا وقد أورد أبو نعيم الإصبهاني في حليته أقوالا كثيرة لسهل التُّستري منها قوله: «إن أصولنا ستة أشياء: التمسك بكتاب الله تعالى، والاقتداء بسنة رسول الله، وأكل الحلال، وكف الأذى، واجتناب الآثام، والتوبة وأداء الحقوق» [حلية، 190].

وقوله: «من طعن في التوكل فقد طعن في الإيمان، ومن طعن في التكسب فقد طعن في السنة» [م. س، 195].

رزقه من حيث لا يحتسب» [م، س، 94\_

وقوله: «الغضب أشد في البدن من المرض. إذا غضب دخل عليه من الإثم أكثر ممّا يدخل عليه في المرض» [م. س، 96]. ومن آثاره أيضا:

ا \_ تفسير القرآن، مختصر مطبوع؛

2 ـ رقائق المحبين، . . . الخ.

#### المعتاها والمعتدة

€ الهجويري، أبو الحسن على، كشف المحجوب، طبعة مصر 1974؛ ◊ الأصبهاني، أبو نعيم، حلية الأولياء وطبقات الأصفياء، دار الكتاب العربي، بيروت، ط2، 1967؛ ◙ محمود، عبد الحليم، العارف بالله سهل التسترى، منشورات المكتبة العصرية، صيدا، بيروت، د.ت؛ ◊ الموسوعة الإسلامية، الطبعة العربية، ج. 12؛ ۞ القشيري، أبو القاسم، الرسالة القشيرية، تح. معروف زريق وعبد الحميد بلطه جي، دار الجيل، بيروت، د.ت. ؛ الزركلي، الأعلام، ط. 14'، دار العلم للملايين، بيروت .143 /3 .1999

- MASSIGNON, Louis: La passion de Huseyn Ibn mansour HALLAJ, Tome 1, Gallimard, 1975.
- J. Virier, Essai sur les origines du lexique technique de la mystique musulmane, Paris 1954.

محمد الخالدي کاتب ۔ تونس

المحطات المهمة والضرورية أحيانا لاستكمال عدته. ففي الوحدة تصفو النفس، وبالوحشة تجرّد من هموم الدنيا وشواغلها. وقد تكون السياحة أيضا للبحث عن شيخ يهدى السالك الطريق. وكانت سياحة سهل سياحة علم وعبادة معًا [عبد الحليم محمود، العارف بالله سهل التستري ١٠٠٠.

صحب سهل ذا النون المصري المنظّر الأول للتصوّف الإسلامي أثناء إقامته في مكة. ورغم أنه لم يكن يرقى إلى مستوى أستاذه، لكنه كان زاهدًا يحدوه إيمان عميق، ومنطقيًّا عقلانيا شديد التمسك بالسنة لا يحيد قيد أنملة عن قواعد الخلق؛ كما كان متكلما تزوّد من العلوم العقلية بزاد وافر [الموسوعة الإسلامية، مج 12/ 1314. وتقوم طريقة سهل في التصوف على المجاهدة، ورياضة النفس، وقتل شهواتها.

من تلامذته أبو عبد الله محمد سالم (ت 297هـ/ 909م) الذي قيد أقواله التي أصبحت أساسًا قامت عليه المدرسة الدينيّة والزهديّة المسماة السالمية نسبة إلى ابن سالم، وابنه أبي الحسن الذي خلفه عليها.

كما يعدّ الحلاج من تلامذته أيضا، فقد قضى بصحبته عامين قبل أن يتركه فجأة [ماسينيون، عذاب الحلاج، (بالفرنسية)، 104]. وقد تأثّر به الحلاج، فنسج على منواله في

وقوله: «المؤمن أكرم على الله من أن يجعل

### موسوعة أعلام الفكر الاسلامي, القاهرة ٤٠٠٠/١٤ ١٤٨٨ ISAM 146442

Senl et-Tüsteri

## التستـــرى (۲۰۰ - ۲۸۳ هـ = ۸۱۵ - ۸۹۹ م)

0 5 ARA 2006

هو سهل بن عبد الله بن يونس بن عيسى ابن عبد الله بن رفيع التسترى. يكنى بأبى محمد، وهو أحد أئمة الصوفية وعلمائهم وهو من المتكلمين في علوم الرياضيات والإخلاص وغيوب الأفعال.

ولد عام ٢٠٠هـ الموافق ١٨٥م، وتوفى عام ٢٨٣هـ الموافق ٨٩٦م.

تحدثنا كتب التراجم أنه نشأ في بيت خاله محمد بن سَوَّار، وهو أحد الزهاد العُبَّاد، وكان إذا قام إلى الصلاة من الليل استيقظ معه سهل، وكان ما يزال طفلاً صَغيرا لم يبلغ بعد خمس سنوات.

وقد كان التسترى حريصا على أن يكون التصوف طريقا صحيحا إلى طاعة الله تعالى، وأن يغلق الطريق على أدعياء التصوف، ممن ينسبون أنفسهم إليه كذبا وافتراء، وتكسبا وادعاءً، ولذلك قال: أصولنا سبعة أشياء: التمسك بكتاب الله تعالى، والاقتداء بسنة رسوله ويه وأكل الحلال، وكف الأذى، واجتناب الآثام، والتوبة، وأداء الحقوق.

وكان يرى أن ذكر الله - عز وجل - هو قوت الأبدان، وغذاء الأرواح، وأن الانشغال به يقلل من حاجة الجسم إلى الطغام، حتى يكفيه أقل القليل. وقد جاء إليه أحد مريديه ليستأله عن القوت فقال: «هو الحي الذي لا يموث ... فقيل له: سألناك عن الغذاء، فقال: الغذاء هو الذكر. قيل: سألناك عن طعمة الجسد، فقال: ما لك وللجسد. دع من تولاه أولا يَتُ ولّه آخرا، وإذا دخل عليه علة فردّه إلى صانعه، أما رأيت الصنعة إذا عابت ردّوها إلى صانعها حتى يصلحها».

وكان يرى أن التصوف الحق يوصل صاحبه إلى مقام الولاية، ولكن الولاية تقتضى أن تتوالى أفعال الولى في موافقة الله حيز وجل وأن يعلم أن الكرامات التي يمنحها الله لأهل ولايته هي الاستقامة على الطاعة، والمسارعة إلى الخيرات، والالتزام بحدود الله تعالى. وقد جاء إليه أحد تلاميذه ذات مرة، فقال له: ربما يتوضأ للصلاة، فيسيل الماء بين يديه قضبان ذهب وفضة؟

حكمت بشير ياسين, استدراكات تاريخ التراث العربي, قسم التفسير و علوم القرآن, الجزء الثاني, جدة 1422. ص-66-6/9-6/9-6/9 is an interest of the second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second

SEAL et-TWTER!

للتستري: أبي محمد، سهل بن عبدالله بن يُونس (ت ٢٨٣ هـ)

ذكره سزكين، ومنه نسخة محفوظة في مكتبة الجامع الكبير بصنعياء، رقم (٢١٤) وقد ذكرها سزكين ضمن نسخ الكتاب اليي أوردها، واكتفى بقوله «صنعاء ٦٢» (٣). وهي تقع في (١١٣) ورقة (١٠٠٠).

وعنها صورة محفوظة في مركز البحث العلمي بجامعة أم القــــرى، رقـــم (٨٧٤) (٥)

نسخة أخرى محفوظة في مكتبة علي أميري أفندي بتركيا، رقـــــم (١٥٩ عمومي) (٢٠) .

أيضاً:

### ٢٥٧ - (٢) فهم القرآن الكريم \*

منه نسخة محفوظة في الظاهرية بدمشق، رقم (٩٥٩٥) في (٩) ورقــات، ضمن مجموع (٣٥-٤٣) وهي نسخة قديمة، كتبت في القرن ٦ هـــ<sup>(١)</sup>

<sup>(</sup>١) معجم الأدباء ٢٣٤/١.

<sup>(</sup>٢) معالم العلماء ص ٣، ٤. وانظر: معجم المفسرين ١٨/١.

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> تاريخ التراث العربي م١-١٣٠/٤.

<sup>(</sup>١) فهرس مخطوطات مكتبة الجامع الكبير ١٢٣/١.

<sup>(°)</sup> فهرس المصورات الميكروفيلمية - علوم القرآن ٨٤/٢.

<sup>(</sup>١) فهرس مكتبة علي أميري أفندي ص ٨.

<sup>(&</sup>lt;sup>۷) ، (۸)</sup> المصدر السابق ص ۹.

<sup>(</sup>۱) فهرس مخطوطات دار الكتب الظاهرية – علـــوم القــرآن ۲۳۳/۲-۲۳۶. و ۳۹۳/۳-۳۹۳. ۳۶۶.

.

A TEXTUAL AND ANALYTIC STUDY OF THE TAFSIR OF SAHL AT-TUSTARI (D.283/896). [To obtain a microfiche copy please order directly from the National Library of Canada at Ottawa]

BOWERING, Gerhard, Ph.D. McGill University (Canada), 1975

The Tafsir, an Arabic commentary on the Qur'ān attributed to Sahl At-Tustari (d.283/896), a Muslim mystic of classical Sūfism, represents a compendium of his mystical ideas compiled by a group of disciples at the end of the 3rd/9th century. The textual study of the manuscripts of the Tafsir, the collation of the Haqā'iq at-tafsir of Sulami (d.412/1021) and the examination of the "Tustari-tradition" of the Sūfi sources demonstrate the Tafsir as the principal and oldest work of the

authentic Tustari-tradition. Tustari's vision of God and man which emerges from the <u>Tafsir</u> is marked by a coherent system of thought and a personal terminology. The exegetical examination of the disjointed interpretation of his commentary and the collection of his aphorisms, which are cited in the Sūfi sources, reconstruct the basic framework of Tustari's range of mystical ideas. God who manifests Himself in the pre-existential covenant and in the post-existential theophany is, at the peak of mystical experience, realized as the hidden and certain presence in man's inmost being. Mystic man understands himself as a particle of the primordial light of Muhammad and, through the struggle of his spiritual self against his natural self, aspires to the divine light in his ultimate fulfilment.

ونختم هذا المقال بكلمات أستاذنا: «لم يفسر لنا ابن سلام هذه المذاهب، ولم يدلنا على الأساس الذي بنى عليه ما ذهب إليه من تشابه المناهج، وترك لنا نحن استخراج أسلوبه في النظر. وسيبقى كتاب طبقات فحول الشعراء بعد ذلك محتاجًا إلى دراسة وتفصيل وتتبع، وتفلية، وفقه لأصول ابن سلام في النظر، ولأسسه التي بنى عليها نقده في الشعر. وهو خليق بأن تُبذّل في دراسته الأعوام؛ لأنه أقدم كتاب وصل إلينا من كتب قدماء نقاد الأدب والشعر، بل لعله طليعة كتب النقد في الأدب العربي، وهو حقيق بهذه المنزلة من التقديم والجلال» (۱).

غر؟

Mecelletu Maihedi: 1-Mahtutati: 1-

Arabiyaye, cild: 42/ say1: 1, Kahire (1419/1998) Kahire, 5.141-186.

0.076

#### (١) طبقات فحول الشعراء ١ : ٦٩ .

## المعارضة والرد على أهل الفرق للتستري

#### د. نيفين عبد الخالق مصطفى

أحد التساؤلات المهمة التي تطرح نفسها بشدة على كل محلل لنصوص التراث، وعلى كل مخاطب بهذا التحليل تدور حول ماهية الجدوى والفائدة المرجوة من هذا التحليل. هل هو الفضول العلمي للباحث أو المحلل ...؟ وهل هى الفائدة الثقافية العامة التي ترجى كنوع من التراكم المعرفي في شكل تطور تاريخي ...؟ وبمعنى آخر ما الجدوى التي تبرر هذه العملية وتجيب عن سؤال هو: لماذا نقوم بها ...؟ وهو سؤال ذو شقين: أولهما يدور حول إشكالية الجدوى .. لماذا ؟ والثاني يدور حول كيفية التعامل .. بماذا ؟

ومما لاشك فيه أن عملية كتحليل نصوص التراث مع كل مشاقها وصعوباتها لا يمكن أن تتم دون توافر حد أدنى من الفضول العلمي لدى الباحث والمحلل ، كما أن التراكم المعرفي سواء في شكل تطور تاريخي أو ثقافي عام ، لابد أنه حاصل لكل من المحلل والمخاطب بالتحليل . ولكن مما لا شك فيه أيضا ، أن جدوى هذه العملية تفوق بكثير مبررات الفضول العلمي والتراكم المعرفي .

إن عملية كهذه لابد أن تكون وسيلة مهمة تقود إلى البحث عن الذات

المذهب الصوفي لسهل بن عبد الله التسترى السهل بن عبد الله التستري طه عبدالباتي سرورو

سهل بن عبد الله ، أحد أعلام الطريق إلى الله ، يقول عنه « الملامة المناوى : حبر تجمل الإسلام بوجوده ، وزبن طريق الصوفية بقلائد فوائده وعقوده . كان أوحد زمانه ، أخذ عنه الأكابر طبقة بمد طبقة » .

وسهل من شيوخ الجنيد، وعلى يديه، تربي كبار الشيوخ في الطريق.

ومذهب سهل في التصوف يدور على محورين ، معرفة الله سبحانه وتمالى . معرفة قلبية يقينية قوامها المحبة والشوق والمشاهدة مع ارتباط هذه المعرفه دائما أبدأ بالكتاب والسنة .

والمحور الثانى هو التخلق بالأخلاق الإلهية . لأن معرفة الله وحبه بنجبان التخلق بخلقه .

ومن هنا جمل رسول الله صلوات الله وسلامه عليه ، المنوان الأكبر لرسالته بمد التوحيد؛ قوله : « وإنما يمثت لأتم مكارة الاخلاق » .

ولهذا جمل سهل القصوف هوالحلق ، وحصر رسالته في هذه الدائرة . فكل من من زاد عليك في خلته زاد عليك في تصوفه .

يقول سهل: « ... التصوف ليس رسما ولا علما ولكنه خلق، لأنه نو كانرسما لحصل بالمجاهدة، ولو كانءلما لحصل بالجاهدة، ولو كانءلما لحصل بالتمليم، ولكنه تخلق بأخلاق الله ، ولن تستطيع أن تقبل على الاخلاق الإلهمية بعلم ورسم.

ثم أن من آدابهم مراعاة الأسرار ، ومراقبة الملك الجبار ، ومداومة المحافظة على القلوب بنني الخواطر المذمومة ، ومساكنة الأفكار الشاغلة التي لايملمها غير الله عز وجل . حتى يمبدوا الله تمالى بقلوب حاضرة ، وهموم جامعة .

وللصوفية التخصص الأعلى في أمراض النفس والقلب ودقيق الرياء، والشهوة الخنية، والشرك الخني وطريق الخلاص من ذلك كله مع الأنابة الكاملة إلى الله.

والصوفية تخصص في علوم مشكلة على الفقهاء والحدثين . تخصصوا في الموائق والموارض والحجب وخفاياالسر ، ومقامات الإخلاص وأحوال المارفين ، وحقائق الذكر ، ودرجات القرب ومنازل التغريد ، وحقائق المبودية ، ونناء رؤية الأعواض وبقاء رؤية المطى ، وعبور الأحوال والمقامات .

ذلك بعض تخصص التصوف في العالم . وذلك بعض رسالته . وهو تخصص ورسالة ليست لسواه . أنه وحده الذي يحلق في الأفق الأعلى الرسالة الإسلامية . وهو وحده الذي تخلق بخلق هذا الأفق وذاقه وتعلق به .

أنه وحده الذي يحمل رسالة الصدر الأول من الصفوة . رسالة المقيدة الكاملة . وتلك رسالة لا ينهض بها إلا أهل الله وأحبابه .

Mecelletül-Islâm veit-Tasonvuf sene: IV/soy1:7-8 (1961-1962) Keihire, s. 9-13. p. 2208

15 NIGAN 2000

#### STUDIEN ZUR SPRACHE, GESCHICHTE UND KULTUR DES ISLAMISCHEN ORIENTS

Beihefte zur Zeitschrift "Der Islam"

Herausgegeben von BERTOLD SPULER

Neue Folge

BAND 9



WALTER DE GRUYTER · BERLIN · NEW YORK 1980 GERHARD BÖWERING

## The Mystical Vision of Existence in Classical Islam

The Qur'anic Hermeneutics of the Ṣūfī Sahl At-Tustarī (d. 283/896)

| Türkiye Diyanet Vakfı<br>İslâm Araştırmaları Merkezi<br>Kütüphanesi |                 |
|---------------------------------------------------------------------|-----------------|
| Dem. No:                                                            | 78702           |
| Tas. No:                                                            | 297.79<br>BÖW.M |



WALTER DE GRUYTER · BERLIN · NEW YORK 1980 Which is an attenuation. —75. Cf. Passion, Fr 3:210/Eng 3:198. — 88. Cf. Passion, Fr 3:88/Eng 3:77—78. —93. On muhiqq, see Hallāj (Akhb. 44 [50]) and Ibn Atā (Baqlī, II, 587). —119. The saying is Miṣrī's (Sarrāj, Maṣāri', 180). —123. Cf. Hallāj, Riw., 28.—129. Cf. Ibn Jyād (herein, ch. 3, sec. 5. B.). —131. The "Name" is the ism a czam (Passion, Fr. 3:110/Eng 3:99; and herein, ch. 2, sec. 2. B. —138. ff. Cf. Passion, Fr. 3:109/Eng 3:98.—145. Cf. Sahlagī, Nūr, f. 37.—146. It is the hadīth al-ghibta (Passion, Fr 3:218/Eng 3:206). —147. Cf. Hallāj (Passion, Fr 3:52/Eng 3:44).—151. Cf. anti-Shiite exegesis of the qurbā (Qur ān) according to Ḥasan, herein, ch. 4, text at n 272.

#### HIS DOCTRINE

Tirmidhī is a theoretician. He proceeds methodically through the inventory of inner mystical experiences, "simply savoring" them in his innermost self, and then classifying them. With his balanced, logical mind, he succeeds in freeing the design of his principal works from servitude to isnād. But he attaches too much importance to the letter of definitions. He tends to confuse concepts with their verbal presentation; he is the first Sunni mystic to be inclined towards a kabbala of the letters of scripture. 267 Compared to Muḥāsibī, Tirmidhī is less humble and wise, more professorial, better arranged. He is a Ḥanafite deeply influenced by Ibn Karrām, 268 whose doctrine he tries to rework, taking objections into account; Tirmidhī makes great efforts to identify ma<sup>c</sup>rīfa with  $^{3}$ īmān, 269 and to reduce the notion of rūh to that of  $^{c}$ aql. 270 His doctrine that reason,  $^{c}$ aql, has been cut into pieces and divided among the believers alone, 271 prepares the way for Tustarī's philosophico-gnostic compromise. 272 Tirmidhī, reacting against Murji sim, reintroduces the notion of kasb. 273

In mystical psychology, he gives an excellent presentation of the "science of hearts"; <sup>274</sup> he distinguishes *sadr* from *qalb*, <sup>275</sup> explicitly observing that *qalb* (heart) designates both the organ regulating thought and the piece

of visceral flesh. <sup>276</sup> He also defines degrees of sanctity, <sup>277</sup> especially from the point of view of intellectual illumination, <sup>278</sup> without the intervention either of ecstasy (*tawājud*) to transfigure <sup>279</sup> the body, or of love to transform the will. Tirmidhī's angelology is highly developed and approaches spiritualism; he claims to be in constant contact with spirits both good (Khiḍr) and bad (Khannās). <sup>280</sup> According to him, the angels drink canonical prayer, with their lips to the lips of the one who is praying. <sup>281</sup>

Through his direct disciple Abū Bakr Muḥammad Warrāq, Tirmidhī influenced the Malāmatiyya mystical school. But it was his books that had the greater effect, first on Ibn <sup>c</sup>Arabī, whose precursor he was; then on Bahā al-Dīn Naqshband, the founder of the Naqshbandiyya order. <sup>282</sup>

#### 4. SAHL TUSTARĪ AND THE SĀLIMIYYA SCHOOL

I have examined Tustari's life elsewhere. Here I shall summarize his doctrine <sup>283</sup> and that of his disciples, the Sālimiyya, and give the text of the sixteen Sālimiyyan propositions condemned by the Ḥanbalites.

Through his teacher Ibn Sawwār, Tustarī is the disciple of Thawrī, of the philologist Abū ʿAmr ibn al-ʿAlā, of strict Sunni traditionists; and of two mystics, Mālik ibn Dīnār and Maʿrūf ibn ʿAlī.²84 He is hostile to the mutakallimūn, and he uses a special type of dialectical argumentation (radd al-far ʾilā'l-aṣl).²85 He has a tendency to confuse what is evident to reason (ʿaql) with the light of faith; "renunciation (tawakkul) is deduced from certainty (yaqīn)"; maʿrīfa is the fikra of the mīthāq; the role of reason is to recognize what is allowed under the sacred law. "The proof of tawhīd is the very affirmation we make (al-jazm dalīl)."²86 I have pointed out his psychological theories of the three laṭā ʾif and the three tawaffī;²87 his intense

<sup>267.</sup> Passion, Fr 3:106/Eng 3:95-96. Here I cite the pagination of my copy of ms. Damascus 104. Cf. Ellal, f. 166b.

<sup>268.</sup> Adhāb al-qabr—mu³min ḥaqqan (f. 398); Tirmidhī and Ibn Khuzayma were fellow disciples, with Rawwāsī, (f. 402). Discussion of a hadīth of al-Kalbī (f. 11; cf. herein, text at note 136). The role of aql. He is umarī (f. 317), like Abū Hāshim. He classifies Abū Ḥanīfa among the mystics.

<sup>269.</sup> Passion, Fr 3:65 n 3/Eng 3:55 n 12.

<sup>270.</sup> Ibid., Fr 3:24, 158/Eng 3:15, 145-46.

<sup>271.</sup> Ms. Damascus 104, f. 353.

<sup>272.</sup> Passion, Fr 3:302/Eng 3:283.

<sup>273.</sup> Riyāda. Cf. Ḥilya.

<sup>274.</sup> Passion, Fr 3:19-20, 25-26/Eng 3:12-13, 18-19.

<sup>275.</sup> Cf. Qur. 5:10-11; Ghazālī, Munqidh, 7. Ms. Damascus 104, f. 216, 291; The Angels cannot guess the secrets of men's hearts (cf. Ṣabīhī, in Baqlī, II, 22). Passion, Fr 3:26-27/Eng 3:19.

<sup>276.</sup> Ms. Damascus 104, f. 300: "bad<sup>c</sup>at min lalum fi jawfika"= the mudgha jawfāniyya of Ḥallāj - (Bustān, sec. 15).

<sup>277.</sup> Letter to CUthman of Rayy.

<sup>278.</sup> The lights of (anwār) that are the antidote for poisoned hearts (ms. Damascus 104, f. 390).

<sup>279.</sup> His theory of the destructive tajallī (ms. Damascus 104, f. 402) is a forerunner of the Sālimiyyan theory (herein, ch. 4, sec. 4, thesis iv, and see longer text, Recueil, p. 40). This preterition of ecstasy is one of the distinctive traits of the Malāmatiyya.

<sup>280.</sup> On Khannās, cf. Chauvin, Bibliographie, VIII (Syntipas), sec. 131, 176. Attār, II, 96-97.

<sup>281.</sup> Cllal, f. 148b.

<sup>282.</sup> Jāmī, 132.

<sup>283.</sup> From the following sources: (a) his Tafsīr, printed Cairo, 1326, 204 pp. (ed. Na<sup>c</sup>sānī); (b) two apologetic works of Abū'l-Qāsim Ṣaqallī (about 390/999): Sharḥ wa bayān limā ashkala min kalām Sahl and Mu<sup>c</sup>āraḍa wa radd, both preserved ap. ms. Köpr. 727. For Ṣaqallī's ṣifat al-awliyā, see Ibn ʿAṭā Allah, Hikam, 78, 163.

<sup>284.</sup> Passion, Fr 1:110 ff./Eng 1:69 ff.

<sup>285,</sup> Cf. Passion, Fr 3:96/Eng 3:85.

<sup>286. [</sup>Recueil, p. 42 (and all fragments of the  $Mu^c\bar{a}$ rada on pp. 41–42).] Şaqallī,  $Mu^c\bar{a}$ rada; cf. Passion, Fr 1:366/37/Eng 1:290.

<sup>287.</sup> Passion, Fr 3:26-27/Eng 3:19.

DAĞ, Mehmet, "İslâm Felsefesinde Aristocu Zaman Görüşü", *AÜİFD*, c. XIX, ss. 97-113. ELMALILI Hamdi Yazır, *Hak Dini Kur'ân Dili*, sad. Komisyon, İstanbul trs.

GAZZÂLÎ, *Tehâfütü'l- Felâsife* (Filozofların Tutarsızlığı), çev. Bekir Karlığa, Çağrı yay., İstanbul 1981.

HASKER, William, God, Time and Knowledge, Cornel University Pres, Ithaca and London 1989.

HAWKING, Stephen, A Brief History of Time, Bantam Press, Londra 1988.

HOPE, Murry, *Time: The Ultimate Energy* (Dinlerde, Bilimde ve Metafizikte Zaman Enerjisi), çev. Mehmet İsmail, Ruh ve Madde yay., İstanbul 1997.

HUCVİRÎ, *Keşfu'l-Mahcub* (Hakikat Bilgisi), çev. Süleyman Uludağ, Dergâh yay., İstanbul 1982.

İbn ARABÎ, Muhammed Ebu Abdullah Muhammed b. Ali, Futûhât-ı Mekkiye I-IV, Matbaatu'l-Âmire, Mısır 1293.

İbn RÜŞD, *Felsefe-Din İlişkileri*, hzl. Süleyman Uludağ, Dergâh yay., İstanbul 1985 İbn SİNA, *eş-Şifâ*, Tahran 1886.

İmam-ı RABBÂNÎ, *Mektubât-ı Rabbânî I-II*, çev. Abdülkadir Akçiçek, Çile yay., İstanbul 1979.

KEKLİK, Nihat, İbn Arabî'nin Eserleri ve Kaynakları İçin Misdak Olarak el-Futûbât-ı Mekkiye I-II, Edebiyat Fak. Matbaası, İstanbul 1980.

KELABÂZÎ, et-Ta'arruf, Kahire 1992.

KUŞEYRİ, er-Risâletü'l-Kuşeyriye, Daru'l-Cîl, Beyrut 1993.

, Kuşeyri Risâlesi, hzl. Süleyman Uludağ, Dergâh yay., İstanbul 1978.

MEVLÂNÂ, Mesnevî, çev. Veled İzbudak, MEB yay., İstanbul 1991.

\_\_\_\_\_, *Divan-ı Kebîr*, hzl. Abdülbaki Gölpınarlı, Kültür Bakanlığı yay., Ankara 2000.

\_\_\_\_\_, Fîhi Mâ Fîh, çev. A. Avni Konuk, yay. hzl. Selçuk Eraydın, İz yay., İstanbul 1994.

P. COVENEY and R. Highfield, *The Arrow of Time*, W.H. Allen, Londra 1990. *RESÂİL-Ü İbvân-ı Safâ*, Beyrut 1376/1957.

SCHIMMEL, Annemarie, *İslâm'ın Mistik Boyutları*, çev. Ergün Kabakçı, Kabalcı yay., İstanbul 2001.

SERRÂC, *el-Lum'a fi't-Tasawuf* (İslâm Tasavvufu), çev. H. Kâmil Yılmaz, Altınoluk yay., İstanbul 1996.

SUAD Hakîm, Mu'cemu's-Sûfî, Daru'l- Dendele, Lübnan 1981.

SÜHREVERDİ, Şihabuddin, *Avarifü'l- Maarif* (Tasavvufun Esasları), çev. H. Kâmil Yılmaz-İrfan Gündüz, Erkam yay., İstanbul 1989.

TALBOT, Michael, *Mysticism and The New Physics* (Mistik Düşünce ve Yeni Fizik), çev. Sabahattin Kurtay, İnsan yay., İstanbul 1995.

TOLLE, Eckhart, *The Power of Now* (Şimdinin Gücü), çev. Semra Ayanbaşı, Akaşa yay., İstanbul 2001.

TURETZKY, Philip, Time, Routledge, London and New York 1998.

TDK, Türkçe Sözlük I-II, Türk Tarih Kurumu Basımevi, Ankara 1988.

UYSAL, Muhittin, Tasavvuf Kültüründe Hadis Tasavvuf Kaynaklarındaki Tartışmalı Rivâyetler, Yediveren, Konya 2001.

WENSICK, A. J., el-Mu'cemu'l-Müfehres li Elfâzı'l-Hadîsi'n-Nebevî, Çağrı yay., İstanbul 1986.

WOLF, Alan, Parallel Universes, Bodley Head Ltd., Londra 1988.

## Tasavyy f. c.3, 3. 3. 2002 Ankara, s. 233-266.

Sehl et-Tüsterî (ö. 283/896) ve Tasavvufî Tefsiri Üzerine Bazı Tespit ve Değerlendirmeler

02133

Mustafa ÖZTÜRK Ars. Gör., Ondokuz Mayıs Ü. İlâhiyat Fakültesi

#### Giris

Sehl b. Abdillâh et-Tüsterî, İslâm tasavvuf geleneğinin teşekkül evrelerinden ikincisine tekâbül eden "tasavvuf dönemi"nde yaşamış ve meşhur bir sûfî olmasının yanı sıra müfessir kimliğiyle de temayüz etmiş bir şahsiyettir. Nitekim onun **Tefsiru'l-Kur'âni'l-Azîm** ismini taşıyan tefsiri, işârî tefsir sahasındaki ilk eser olarak kabul edilmiştir.<sup>1</sup>

Diğer taraftan, Tüsterî, kimilerince mu'tedil ve Ehl-i Sünnet çizgisinde yürüyen bir sûfî olarak telâkki edilmiş;² kimilerince de Bâtınî-İsmâilî düşünceye özgü birtakım kavram ve ıstılahların Sünnî tasavvufa intikalinde bir milat olarak gösterilmiştir.³ Şahsiyeti hakkında yapılan bazı spekülasyonlara rağmen özellikle tefsir tarihi ile ilgili kaynaklarda Tüsterî ve tefsiri hakkında verilen bilgiler, ya tamamen ansiklopedik bir üslûp içerisinde sunulmuş⁴ veya birkaç örnekten hareketle tefsirinde hiçbir aşını yorumun bulunmadığı ortaya konulmaya çalışılmıştır.⁵ Tabiatıyla, Tüsterî'nin tasavvufî gelenekteki "Hakîkat-ı Muhammediyye"

<sup>1</sup> Bu tesbit için bkz. Goldziher, Ignaz, *Mezâbibü't-Tefsiri'l-İslâmî*, Arapça'ya çev. Abdülhalîm en-Neccâr, Kahire 1955, s. 238; Cerrahoğlu, İsmail, *Kur'ân Tefsirinin Doğuşu ve Buna Hız Veren âmiller*. Ankara 1968, s. 126.

<sup>2</sup> Furat, A. Subhi, "Sehl-üt-Tüsterî", İA, İst. 1993, c. X, s. 323; Cerrahoğlu, İsmail, Tefsir Taribi, Ankara 1988, c. II, s. 15.

<sup>3</sup> Ates, Ahmed, "Bâtıniye", IA, İst. 1993, c. II, s. 342.

<sup>4</sup> Ateş, Süleyman, İşârî Tefsir Okulu, Ankara 1974, ss. 69-73.

<sup>5</sup> Zehebî, Muhammed Hüseyin, *et-Tefsir ve'l-Müfessirûn*, Beyrut, trs., c. II, ss. 265-67; Cerrahoğlu, *Tefsir Tarihi*, c. II, ss. 15-22.

# المسال المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية

الإِمَام إِنِي مُحَمَّد سَهُل بِي بَخْمَد الشَّنْرَي

Truster -> 1806ul -> Sehl et-Tüsteri

على عليه وَوضِع حَواشِيه حُحُمَّد بَاسِ لِمُحْيُونِ السَّوْدِ

| Türkiye biyanet Vakfı<br>İslam Araştırmaları Merkezi<br>Kütüphanesi |        |  |
|---------------------------------------------------------------------|--------|--|
| Dem. No:                                                            | 148287 |  |
| Tas. No:                                                            |        |  |

## x Ebu Said el-Harraz x Sehl et-Tüsteri

7. 7) Varak 88b—133a. K. Mi'yār at-taṣawwuf wa māhīyatuh. ABŪ SA'ĪD AL-XARRĀZ, Abū Ya'qūb (?), Sahl b. 'Abdallāh at-Tustarī (ölm. 273/886 veya 283/896; GAL<sup>2</sup> I, 204; Suppl. I, 333 v. d.) sözlerinden toplanarak meydana getirilmiş bir eser olup, tasavvufun bir çok tarif ve izahlarını ihtiva eder.

sayla; 31

بسمله ذكر ماهية التصوف، قوله عز وجل انا اخلصناهم بخالصة ذكرى الدار :Eas: الصادق الصافى هو (٤٥/٢٨) وقيل هم اهل الصفوة ولرباب الصفا ... قال جعفر الصادق الصافى هو محمد بن عبد الله والصوفى ابو بكر الصديق لقوله من كان يعبد محمدا فان محمدا قد مات ...

Ahmed Hes

"Kastamanu Genel Kitapliginde bulinen bazi nühim Arop ça ve forsser yazmalar"

Ocions, c. V, 5-28-46, 1952

### STUDIEN ZUR SPRACHE, GESCHICHTE UND KULTUR DES ISLAMISCHEN ORIENTS

Beihefte zur Zeitschrift "Der Islam"

Herausgegeben von BERTOLD SPULER

Neue Folge

BAND 9



WALTER DE GRUYTER · BERLIN · NEW YORK
1980



# The Mystical Vision of Existence in Classical Islam

The Qur'anic Hermeneutics of the Şūfī Sahl At-Tustarī (d. 283/896)

OR EKIM 1993

| Türkiye Diyanet Vakfı<br>İslâm Araştırmaları Merkezi<br>Kütüphanesi |                    |  |  |
|---------------------------------------------------------------------|--------------------|--|--|
| Demirbaş No:                                                        | 1 21817            |  |  |
| Tasnif No                                                           | 1 297.79<br>Böw. M |  |  |



WALTER DE GRUYTER · BERLIN · NEW YORK 1980

### ATATÜRK ÜNİVERSİTESİ İLÂHİYAT FAKÜLTESİ ELEMANLARINCA SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ'NDE YAPTIRILAN YÜKSEK LİSANS TEZLERİ

| ÖZTÜRK, Yaşar            | a) Resail Es-Sahl b. Abdillah Et-             | Tasavvuf Tarihi | Erz.,1978 |
|--------------------------|-----------------------------------------------|-----------------|-----------|
| Nuri<br>-NSEHLEL-TÄSTER? | Tüsterî<br>b) Al-Adab As-Saniyya Liman Yuridu | Tasavvuf Tarihi | Erz.,1978 |
| OF HALVETYYE             | Tarika Sadat Al-Halvatiyye Adlı Eserin        |                 |           |
|                          | Taritimasi                                    |                 |           |

فكري الجزار، مداخل المؤلفين والأعلام العرب حتى عام ١٢١٥ ه = ١٨٠٠، الجزء الأول ۱۹۹۱ الرياد . ص . ع 33 الجزء الأول ۱۹۹۱ الرياد . ص

Johl et-Tustesi

# الترمذي (أحد أئمة التصوف ورواده)

سهل بن عبدالله بن يونس بن عيسى، التستري، أبو محمد

۰. ۲ - ۲۸۳\* هـ

مال - ۲**۶**۸ م

وجاء في بعض المصادر والمراجع بصفة التصعيف «قيل»: توفي سنة ٣٧٣ هـ .

طبقات الصوفية: ترجمة رقم ١٠٠ في ص ٢٠٦.

٧ - حلية الأولياء ١٨٩:١٠ .

٣ - الأنساب لوحة رقم ١٠٦ ب.

 ٤ - اللباب في تهذيب الأنساب ٢١٦:١ به: توفي سنة ثلاثة وثلاثين ومائتين. وقيل: ثلاث و سبعين .

وفيات الأعيان: ترجمة رقم ٢٨١ في ٢٤٩:٢.

٣ – كشف الظنون ٢ع ١١٩٣، ١٣٢٨ .

٧ - هدية العارفين ١ ع ٢١٤.

٨ - الأعلام ٣:٠١٢ .

٩ – معجم المؤلفين ٤:٤٨٢ .

. 1 -- معجم المطبوعات العربية والمعربة «سركيس» ع 3٣٥ .

#### SEHL B.ABDULLAH TUSTERI VE TEFSİRİ

Selahattin SIYAMBAS 1994 (Yüksek Lisans Tezi)

v o kralk un İslam'ın ilk devirlerinde zühd hareketi olarak ortaya çıkan tasavvuf, hicri III. asırdan itibaren kendi düşünce sistemini oluşturmuştur. İlk zahid ve sufilerden itibaren tasavvufi anlayışa uygun olarak Kur'an'a birtakım işari manalar verilmiş ve böylece tasavvufi tefsirler ortaya çıkmıştır.Biz tezimizde h.III.asırda yaşamış Sehl b.Abdullah et-Tusteri ve tefsirini incelemeye çalıştık. Bu çalışmamız bir giriş ve üç bölümden meydana gelmiştir. Giriş bölümünde, h.IV.asıra kadar geçen zaman içerisin-

de tasavvufun doğusunu anlattık.

Birinci bölümde, tasavvufi tefsirler hakkında genel bir bilgi verip, h.II ve III. asırda yaşayan bazı sufilerin tefsir anlayışlarını inceledik.

İkinci bölümde, Sehl b.Abdullah et-Tusteri'nin hayatı, eserleri ve fikirleri hakkında bilgi verilmiştir. Tespit ede-

bildiğimiz kadarı ile hayatı incelenip, hocaları ve talebeleri hakkında bilgi verilmiş ve bilinen eserleri tanıtılmıştır. Tusteri'nin takipçileri olan Salimiyye hakkında bilgi- verilmistir.

Üçüncü bölümde, Tusteri'nin tefsiri incelenmiştir.Tefsir baştan sona taranmış, Tusteri'nin tefsirde takip ettiği metod ile tefsirin içerdiği tasavvufi görüşler belirtilmiştir.

Danışman: Doç.Dr.Süleyman ULUDAĞ Sayfa sayısı:121

Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Yüksek Lisans ve Doktora Tez Özetleri (1993-1994) Bursa - 1996, s. 1/02 DN: 40745

MOŠARRAF, Maryam. Nešāne-šenāsī-ye tafṣīr-e 'erfānī. Tehrān, Našre Tālet, 1382/2003, 564 p.

[Sémiotique du commentaire coranique mystique] Tefsir
- Cafelei Sadih
- ibn Bta- Sehl et Tüstel

166

8. SOUFISME

Il s'agit essentiellement d'une approche littéraire des signifiants et de la structure des commentaires mystiques du Coran selon les méthodes herméneutique, structuraliste et sémiologique, mais l'A. s'intéresse aussi beaucoup à la formation de la langue mystique.

La première partie, en douze chapitres, présente le Ḥaqāyeq al-Tafṣīr de Sollamī, principal objet d'étude, ainsi que quelques autres commentaires coraniques (Imam Ja'far al-Sādeq, Sahl-e Tustarī, Ibn 'Aṭā), puis s'interroge sur le rôle de l'expérience mystique et des dévoilements, ainsi que sur leur expression, toujours approximative, par le langage. Après une approche sémantique et linguistique des concepts employés, l'A. étudie la construction des coupes opposées de termes, les constructions en échelle de trois termes, la science des lettres, les différentes théories de l'amour, l'influence de la terminologie malāmatiyye sur le vocabulaire soufi, l'anthropologie spirituelle et philosophique de Tustarī à travers sa terminologie, l'expression de la prophétie et de la sainteté, les images et métaphores liées à la nature. Elle termine avec des remarques sur le style et la grammaire de ces premiers commentaires soufis. Dans cette partie qui ne manque pas d'intérêt, elle semble parfois plaquer un peu artificiellement de nouvelles méthodes critiques ou des concepts occidentaux sur un matériau pour lequel ils ne sont pas faits.

La seconde partie se veut une étude de la langue soufie d'après les commentaires de Tustarī et Sollamī. Elle se présente sous la forme d'un lexique illustré par des citations, mais ne comporte malheureusement aucune réflexion sur la matière ainsi mise en E.P. lumière.

0 6 HAZ 2010

MADDE YAYIMLANDIRTAN SONRA GELEN DOKİMAN

Claude Gilliot, "Textes Arabes Anciens Édités en Égypte au Cours Des Années 2002-2004", MIDEO: Mélanges Institut Dominicain d'Études Orientales du Caire, vol. XXVII, 2008 Cairo, pp. D998

122. AL-TUSTARĪ (a. M. Sahl b. 'Al. b. Yūnus), Tafšīr al-Qur'ān, éd. Maḥmūd Jīrat Allāh, Préface de M. Ibr. al-Fayyūmī, Le Caire, al-Dār al-Thaqāfiyya li-l-nashr, 1422/2002; 17x25 cm., 319 Prehit Lastra Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Carlos de Car

Nous avons recensé cette éd. *in MIDEO*, 24-5, n° 175. Elle a été mise à nouveau ici par erreur.

# علي رضا قره بلوط, معجم المخطوطات الموجودة في مكتبات استانبول و آناطولي, الجزء الأول, [y.y.,t.y.] iSAM 141806,

5.586

1779 - سهل بن عبد الله بن يونس بن عيسى بسن عبد الله بن يونس بن عيسى بسن عبد الله بن يونس بن عيسى بسن عبد الله بن رافع أبو محمد التستري المتوفى 896/283

(أنظر: كشف الظون 1193، 1328؛ هدية العسارفين 412/1 ؛ معجم المولفسسين 284/4؛ حليسة الأوليساء 189/10 ؛ طيسة الأوليساء

من تصانيفه :

2 - رسالة في الحكم والتصوف

آياصوفيا رقم 4/4128 ورقة 148-168 ؛

كوبريلي رقم 3/727 ورقسة 205-242 ؛ نشسر في بيروت 1401 ؛

4 - كلمات سهل بن عبد الله التستري - في التصوف
 كوبريلي رقم 1/727 ورقة 152 ؛ حامعة إسسستانبول
 رقم 4089 ورقة 34 ؛ أسعد أفندي رقم 3527 ورقسة
 217-248 ، 1100 هـــ

محمد أبو بكر بن علي , استد راكات علي تاريخ التراث العربي , قسم العقيدة , الجزء الثالث , جدة 1422. ص. 226. و الجزء الثالث , جدة 1422. ص.

(١) كتاب جوابات أهل اليقين \*

SEHL et - 7" المحبين \* بيعاب رقائق المحبين \* (٢)

(٣) كتاب مواعظ العارفين \*

لسهل بن عبد الله بن يونس بن عيسى بن عبد الله بن رافع التستري (ت٢٨٣هـ وقيل ٢٧٣هـ)

ذكرها ابن النديم (٢)، والبغدادي (٣)، وكحالة (٤)، وذكر له الزركلي (٥) كتاب رقائق المحبين .

(٤) كتاب الغاية لأهل النهاية \*

ذكره البغدادي <sup>(٦)</sup> .

(٢) الفهرست ٢٦٣ .

(٣) هدية العارفين ٢/١١ .

(٤) معجم المؤلفين ٢٨٤/٤ .

(٥) الأعلام ١٤٣/٣.

(٦) هدية العارفين ١/٢/١ .

ذخائر التراث العربة الأسلامية, مج. الأول, ۱۶،۱/۱۹۸۱، ۱۶. [y.y:y.y.], ص. علام أيري: [y.y:y.y.]

SOLSTON SOLD

التعتب حدد سهل بن عبد الله ( ۲۸۳ هـ )

- · تفسير القرآن العظيم ·
  - نشره : النمساني أ
- القاهرة ، مطبعة السعادة ، ١٣٢٦هـ = ١٠٠٨م ، ٢٠٤ ص ٠

isam ktp. DM. 21718 محمد عيسي صالحية ، المعجم الشامل للتراث العربى المطبوع ، الجزء الاول ، ص. لي ١٩٩٢ القاهرة .

## Tüsteri Sehl L. Abdullah

- \* التستري (سهل بن عبدالله، أبومحمد) ت ٢٨٣هـ/٢٩٩م.
- ١ تصحيح، محمد بدرالدين النعساني، القاهرة: مطبعة السعادة ١٣٢٦هـ/١٩٠٨م، ٢٠٤ص
  - القاهرة: المطبعة الميمنية، ١٣٢٩هـ/١٩١١م،
     ١٣٦١ص، ف، ٢ص المحتوى).
- O تصحيح لجنة بالمطبعة، القاهرة: على نفقة مصطفى البابي الحلبي وأخويه بكري وعيسى، مطبعة دار الكتب العربية الكبرى، ١٣٢٩هـ/١٩١١م. (١٣٦٠ص، ف، ٢ص المحتوى).
  - ٢ ـ المعارضة والرد على أهل الفرق وأهل الدعاوي.
- O تحقيق، محمد كمال جعفر، بيروت: دار الإنسان للتأليف والترجمة والنشر، مطبعة التقدم، ١٤٠١هـ/١٩٨٠م.
  - (١٥٩ص، م، ٥٧ص، ف، ١١ص، المجتوى).

1995 MXIM 1995

D1240



THE SO-CALLED RISĀLAT AL-ḤURŪF (EPISTLE ON LETTERS)
ASCRIBED TO SAHL AL-TUSTARĪ AND LETTER MYSTICISM
IN AL-ANDALUS\*

BY Sehlet-Tüsker (180641)
MICHAEL EBSTEIN AND SARA SVIRI

The purpose of this paper is to reconsider the ascription to Sahl al-Tustarī of an unnamed treatise on letters found in a unicum manuscript in the Chester Beatty collection no. 3168, ff. 166-174. This treatise was found and first published by Muḥammad Kamāl Ibrāhīm Jaʿfar in 1974. It was Jaʿfar who first attributed this unnamed epistle to Sahl al-Tustarī and who coined the title *Risālat al-ḥurūf* (*Epistle on Letters*) which does not, in fact, appear in the manuscript. This attribution and title were later accepted by other scholars, among them Pillar Garrido Clemente, who, in 2006, published a Spanish translation of this treatise, followed by a new critical edition, which she published in 2008.

Our paper follows a comparative approach: we shall compare the teachings of Sahl al-Tustarī as reflected in classical Ṣūfī sources with sayings ascribed to him in this epistle as well as in other sources dealing with letters, in particular the tenth-century Kitāb khawāṣṣ al-ḥurūf (Book on the Properties of Letters) by the Andalusian author Ibn Masarra.

\* Michael Ebstein is a doctorant at the Department of Arabic at The Hebrew University of Jerusalem. Sara Sviri is a professor at the Department of Arabic and the Department of Religious Studies at The Hebrew University of Jerusalem.

<sup>1</sup> The manuscript seems to lack folio numbers and the pagination appears to be a later addition; on this, see Garrido, "Estudio y edición", p. 70; cf. Böwering, *The Mystical Vision*, p. 17.

<sup>2</sup> See Ja far, Min al-turāth al-ṣūfī, pp. 366-375.

Journal Asiatique 299.1 (2011): 213-270

Paris

doi: 10.2143/JA.299.1.2131065

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Garrido, "El *Tratado de las letras*", pp. 92-100; eadem, "Estudio y edición", pp. 75-79; for a philological analysis of the manuscript, its form and dating, see Garrido, "Estudio y edición", pp. 69-71; also Böwering, *The Mystical Vision*, pp. 17-18.

Garrido Clemente, Pilar. El inicio de la ciencia de las letras en el islam : la "Risālat Al-hurūf" del sufi Sahl al-Tustarī / Pilar Garrido Clemente. - Madrid : Mandala ediciones, D.L. 2010. - [6], 167 p. ; 23 cm. - (Alquitara)

EBSTEIN, Michael & SVIRI, Sara. The so-called Risālat al-hurūf (Epistle on letters) ascribed to Sahl al-Tustarī and letter mysticism in al-Andalus. Journal Asiatique, 299 i (2011) pp.213-270. [Refutes the attribution to Sahl al-Tustarī. With abstracts in French