## MADDE YAYIMLANDIKTAN

Robits 110057 GHOBARY BONAB, Bagher, MINER, Maureen & PROCTOR, Marie-Therese. Attachment to God in Islamic spirituality. *Journal of Muslim Mental Health*, 7 ii (2013) pp. 77-104. Compared with theories about Christian attachment to God.

2 2 Haziran 2015

## TADDE YAYIMLANDIKTAN PA GELEN DOKÜMAN

170057 RÂBITA KADİR TAŞPINAR, *Tasavvufta mürşid râbıtası,* Rize Üniversitesi, Yüksek Lisans, 2010

2 8 Aralik 2014

Tasavvuf ve tarikatlarda rabıta, YÜCEL, Yavuz, Yüksek Lisans, Ercives Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Kayreri, 1993, 73 s., 67 ref. Danışman:Doç.Dr.Hasan Şahin. Dili:Tr.

2-0 MANG 1998

Rabita

Auss, Ruhul-Means, W, 175 DIA Ktp 297-211

ALU - 2.

AABITA

ADIRT (Ibrahim Hilmi al-). الحقيقة في الرابطة عند اهل الطريعة ، تاليف ، برسيم ادري . الناشر عادل محمد البهي ، عبد السلام محمد Alexendrie . Madinat on معلا 

(Madarik al-haqiqa fir-rabita Cinda ahl at-tariza. id. Cadil Kuhammad al-Bahl et CAbd as-Salam Kuhammad SaCid.-

Ain al-kutub al-qayyima. 2.)

Soufisme. Dévotion .-Dévotion. Soufisme.

\$.Y.0005.3

4723 ABU-MANNEH, Butrus, 'Khalwa and Rabita in the Khalidi Sub-order'. In: M. Gaborieau (et al.) (eds.), Naqshbandis. Istanbul, Turkey: Isis, 1990, pp.289-302

النفيسة و. عنوان : ترجمة الامام الرباني [ السهرندي] :. عنوان : الرحلمة الهابطة في تحقيق الرابطة المحتويات: بهامسه ترجمة احوال الامام حرعنوان: رسالة المبدأ والمعادط. عنوان: عطيمة

2 6 OCAR 1993

م ٥٠٩ س السهرندي ، أحمد بن عبدالأحد، ١٠٣٤ هـ المطبوعات العربية أ. الدوسري ، حسين . الرحمة mam-1 Rabbans اسمرب المكتوبات ... ، الموسوم ، باللرو الهابطة في تحقيق الرابطة ب. القازاني ، محمد مراد Rabida مرجم جد الاوزبكي ، تعريب محمد مراد المنزاوي المكي ٠-ط١٠- مكة محمد . عطية الرهاب الفاصلة بين الخطأ والصواب المكرمة : المطبعة الميرية ، ١٦ - ١٣١٧هـ ، ٩٧ - د.عنوان : المكتوبات هـ. عنوان : الليرر المكنونات . 41193

٣ مج في ٢ ؟ ٩ ٩ ٩ سم

الرباني: السهرندي - ويليه كتاب الرحمة الهابطة في الوهاب الفاصلة بين الخطأ والصواب عَقَيق الرابطية / حسين الدوسري - وبعض التحشية / للمعرب اللاشي وبهامش مج ٢: ترجمة رسالة المبدأ والمعاد / للسهرندي - بهامش مج٣ : عطية الوهاب الغاصلة بين الحطأ والصواب / لمحمد الاوزبكي.

١. الطريقة النقشيندية ٢. السهرندي ، احسد ابن عبدالاحد، ت ١٠٣٤ هـ ٣. التصوف الاسلامي ٤. الوعظ والارشاد ٥. مكة المكرمة - اواثل

112 OCAK 1993

Day / Miss .

รู้ก็ได้phanede Mevenillin

© Institut Français d'Études Anatoliennes, Istanbul et les Éditions Isis, Istanbul

Première impression: 1990

Publié par

ISIS YAYIMCILIK Ltd

Şemsibey Sok. nº 10/2, 81210 Beylerbeyi, Istanbul

ISBN: 2-906053-12-0

Dépôt légal 4e trimestre 1990

## NAQSHBANDIS

Cheminements et situation actuelle d'un ordre mystique musulman

Historical Developments and Present Situation of a Muslim Mystical Order

Actes de la Table Ronde de Sèvres Proceedings of the Sèvres Round Table

2-4 mai / 2-4 May 1985

édités par Marc GABORIEAU, Alexandre POPOVIC et Thierry ZARCONE

publiés par l'Institut Français d'Études Anatoliennes d'Istanbul

Türkiya Diyanet Vakii
Islam Ansiklopedisi
Fintaphenesi

Kayıt o.: 15569

Tasnif No.: 297.75
NAP-C ÉDITIONS ISIS
ISTANBUL - PARIS

## THE KHĀLIDIYYA

A striking fact about shaikh Diya' al-Din Khalid al-Shahrazuri was his success to establish a suborder of the Naqshbandi-Mujaddidi order after his name—the Khālidiyya¹. None of the other sufi shaikhs of Ottoman lands who, like him, travelled to India in the early 19th century and sought initiation into the same order by the same preceptor had done, or succeeded to do the same². By what virtue had shaikh Khalid done so ? There is no conclusive answer in Khalidi literature for this question. However it is stated that his preceptor in Delhi Shah Ghulām 'Ali (shaikh Abdullah al-Dihlawi) had bestowed upon him Khilāfa tamma muţlaqa, i.e. full and absolute successorship³, while other deputies were granted khilāfa muţlaqa or khilāfa 'Āmma⁴ without the adjective full. This Khalidi claim finds support from an independent source. M. Murad al-Manzilawi who belonged to a rival branch of the Mujaddidiyya that was active in Hijaz in the last few decades of the nineteenth century⁵ wrote that Shah Ghulām 'Ali had

<sup>2</sup> For Naqshbandi shaikhs from the Ottoman lands who were also initiated by Shah Ghulām 'Ali of Delhi see 'Abdulmajid al-Khani, al-Ḥadā'iq al-Wardiyya fi Ḥaqā'iq ajillā' al-Naqshbandiyya (Cairo, A. H. 1308), pp. 218, 221 (hereaster al-Ḥada'iq al-Wardiyya).

<sup>5.239.302</sup> 

<sup>1</sup> On shaikh Khalid and the Khalidi suborder see: A. II. Hourani, "Sufism and Modern Islam: Maulana Khalid and the Naqshbandi Order", in *Idem, The Emergence of the Modern Middle East* (London, 1981) pp. 75-89; Ilamid Algar, "The Naqshbandi Order: A Preliminary Survey of its History and Significance" in *Studia Islamica*, vol. XLIV (1976) pp. 123-152, see especially pp. 147 ff.: Halkawt Ilakim, Conferie des Naqshbandi au Kurdistan au XIX siècle, thèse de doctorat de 3° cycle, Paris IV, 1983, présentée sous la direction de J. P. Chamay à l'Université de Paris-Sorbonne; and my article "The Naqshbandiyya-Mujaddidiyya in the Ottoman Lands in the Early 19th Century" in *Die Welt Des Islam*, vol. 22 (1982/4) pp. 1-36.

<sup>3</sup> Ibn Sulaiman, M., al-Hadiqa al-Nadiyya fi Adâb al-Țariqa al-Naqshbandiyya wal-bahja al-Khâlidiyya, printed on the margin of 'Uthman Ibn Sanad al-Waili, Asfa al-Mawarid min Silsāl Aḥwāl al-Imām Khalid (Cairo, A. H. 1313) see p. 8 (hereaster al-Hadīqa al-Nadiyya); see also al Haidari, Ibrahim Fasih, al-Majd al-Tālid fi Manāqib al-Shaikh Khalid (Istanbul, 1292) p. 32 (hereaster al-Majd al-Tālid).

4 al-Hadā'iq al-Wardiyya, pp. 219 ff.

at-jada iq distribution par para sample para distribution in the Volga basin in Russia hence he is known sometimes by al-Qazāni. He lived in Mecca in the last decades of the 19th century, where he translated into Arabic Sirhindi's Makūūbāi and Kashisti's Rashaḥāt 'Ain al-Ilayāt He also wrote an appendix to Rashaḥāt called al-Nasā'is al-Sāniḥāt sī dhail al Rashaḥāt which was published on the margin of the Rashaḥāt in Mecca, A. II. 1307 (hereaster Dhail al-Rashaḥāt).

## محتر ( محرك المركزية الموردية 
Ahref Kutuphanesi

Islam Ansiklopedisi

K-5

Rabita

## السيدمحهدرشيدرضا

## المصلاحات اللاجتماهيك والارينيك

Türkiye Diyanet Vaktı

Islam Ansiklopedisi

ilitinahanesi

Kayat : 5450

Tesnif No.: 922.975

MUH

طاد الإيمان

مؤسسة الرسالة

ويصف رشيد رضا تجربته الشخصية في هذا المجال فيقول: «وقد رأينا أثر الخير والصلاح في انفسنا من بركة بعض مشايخنا، كها رأينا، ولله الحمد، في أنفس تلامذتنا سكنا إذا نمنا عند شيخنا الناسك أبي المحاسن القاوقجي، رحمه الله تعالى، نزداد رغبة في العبادة من صيام وقيام، إذ نرى ذلك الشيخ الكبير في السن والقدر يصوم الأيام الفاضلة، ويقوم طائفة من الليل؛ لا يجيء الثلث الأخير منه إلا ونستيقظ ونحن رقود في حجره بجانب حجرته، على صوت تكبيره وقراءته وبكائه.

وأما شيخنا الأستاذ الإمام فكان إذا قام من الليل لا يسمع له صوت، ولا يشعر له بحركة. وكنا نرى أثر مجالسه الخاصة في زيادة الإيمان بالله عزوجل، والثقة به جل ثناؤه والغيرة على الدين وعلو الهمة في الخير»(١).

(و) الرابطة:

لقد اعتمدت الطريقة النقشبندية على إلزام مريديها بالرابطة التي تكون في ابتداء الذكر عندهم. وطريقتها أن يستحضر المريد صورة شيخه، وما يتبع ذلك من إطاعة لأوامر الشئيخ المرشد.

يبين رشيد رضا بأن أئمة الصوفية وكبراءهم ما وضعوا هذه القاعدة إلا عن علم وتجربة واختبار، حيث توصلوا بها إلى مرتبة اليقين بأن ذلك مفيد لهم، وموصل إلى الغاية التي يقصدون، وفي ذلك يقول: «إن التوجه والرابطة ليسا من الدين في شيء، ولا يجوز أن يعدا من العبادة المشروعة عني الإسلام؛ ولكن لا أقول بكفر كل من عمل أو يعمل بها؛ وإنما أخشى أن يكون بعض المقلدين لهذه الطريقة تقليداً من غير علم بالشرع؛ وعرفان بحقيقة النفس، أقرب إلى الوثنية منهم إلى التوحيد، فيها يكون بين الشيخ والمريد» (٢). وفي أرأيه أنه يمكن المريد العارف بعقيدة الإسلام أن يجمع بين عقيدة التوحيد وتخيل شيخه، كأن يتخيله بقربه، يراقب أدبه وحضور قلبه في الذكر، مع الاعتقاد بأنه يتوجه في

جقوق الطِتَبع مجفوظت الطبعت الأولى الطبعت الأولى المدرة الدرور المراد ا



مؤسسة المسالة بيروت – شارع سوريا – بناية صدي وصالحة ماتف: ٣٩٩ – ٣١٦٩ ص.ب: ٧٤٦٠ برقياً: بيوشران

طاد الإيمان: طرابلس ـ لبنان ص ب ٢٢٨ عاتف: ١٢٨٥٨٢

قبول ذكره إلى الله تعالى وحده، وبأن شيخه لا ينفع ولا يضر ويقبل العمل أو لا يقبله «فمثال هذا لا يعد مشركاً لشيخه مع ربه، وهو لا يشغله تخيله لشيخه عن ذكره. إذا عرفت هذا وهو ما عليه محققو العارفين من الصوفية تبين لك أن مسألة التوجه والرابطة من الوسائل التي تعد من وسائل علم النفس وليست بحد ذاتها من الدين فيستدل عليها بالأيات والأحاديث؛ وأن علم النفس كعلم الأفاق قد يكون بالإرادة طريقاً لمعرفة الله تعالى، وبالقصد والنية عبادة له.

والأصل في ذلك عند الصوفية قوله عزوجل: ﴿سنريهم آياتنا في الأفاق وفي أنفسهم حتى يتبين لهم أنه الحق، أو لم يكف بربك أنه على كل شيء شهيد﴾ [٥٠:١١ - ٥٥].

إنني رشيد رضا قد وجدت أثر الرابطة والتوجه في نفسي: رأيت ما لم يره معي الناظرون، وسمعت ما لم يسمعه مثلي المصغون، وشممت ما لم يكن يشم الحاضرون، ولا أحب شرح ذلك في المنار، ولا الخوض في علله وأسبابه، وما ذكرت هذه الإشارة إلا ليعلم السالكون لهذه الطريقة بالفعل أنني لست منها كها يقال في المثل «من جهل شيئاً عاداه» وإنما أتكلم فيها عن عرفان واحكم فيها بسلطان»(١).

وخلاصة رأيه في الرابطة والتوجه أنهها ليسا من عبادات الإسلام لأنه ليس هناك من دليل فيه على كونهما مشروعين. ويحكم رشيد رضا بالكفر على كل من يجعلهما عبادة مشروعة في ذاتها؛ لذلك فإن أئمة الصوفية يعتبرونهما من وسائل معرفة النفس(٢).

وقد كان لهذه الفتوى الوقع الحسن عند نقشبندية سنغافورة وغيرها من البلاد الشرقية فكتبوا له عدة رسائل تبين اغتباطهم بهذه الفتوى: «نحن معاشر أهل الطريقة بهذه الجهات؛ قد عثرنا على فتواكم في رابطة أهل الطريقة،

<sup>(</sup>۱) رضا، منار، مج ۱۶، ص ۲۹۶.

<sup>(</sup>۲) رضا، منار، مج ۱۱، ص ٥٠٩.

<sup>(</sup>۱) رضا، منار، مج ۱۱، ص ٥٠٩ ــ ٥١١.

<sup>(</sup>۲) دا: م.ع. ص ۱۵.

دایره المعارف یع ، خلد ، مران ۱۳۷۱.

Rababa

1 2 AGUSTOS 2001

رابطه، مؤنث رابط به معنی پیوند و بستگی و نیز به معنی پیوند دهنده و ربط دهنده است. رابطه اصطلاحی است عام که در قسمتهای مختلف منطق نیز کاربرد دارد مثلاً در معنای جزئی از قضیه (=گزاره) که عهده دار نقش پیوند دادن و مربوط ساختن است. از آنجا که قضایا به حَثلته و شرطیه تقسیم می شود و شرطته به متصله و منفصله منقسم می گردد رابطه نیز در دو صورت ظاهر می شود: رابطه در قضایای حملیه، رابطه در قضایای شرطیه:

الف) رابطه در قضایای حملیه ، در قضایای حملیه، رابطه، آن جزء از قضیه است که محمول را به موضوع پیوند می دهد، مثل «است»، «نیست» و «بود» در قضیه هایی مثل: «فردوسی، بزرگترین حماسه سرای ایران است»، «زبان فارسی، جزء زبانهای قالبی نیست» و «آل احمد، نویسنده بود» بنابراین «ربط» بعنی پیونددادن محمول به موضوع در زبان فارسی و دیگر زبانهای هندو اروپایی واژهای خاص، مثل است و نیست، به عنوان رابطه مورد استفاده است. به همین سبب قضیههای حملیه، سه جزئی یا ثلاثی است مثل «خدا، توانا، است»، اما در زبان عربی – که لفظی خاص به عنوان رابطه وجود ندارد – این گونه قضیهها دو جزئی یا ثنائی است، مثل رابطه وجود ندارد – این گونه قضیهها دو جزئی یا ثنائی است، مثل رابطه وجود ندارد – این گونه قضیهها دو جزئی یا ثنائی است، مثل

رابطه در قضیههای حملیه به زمانی و غیر زمانی تقسیم میشود: ۱) رابطهٔ زمانی، واژهای است که محمول را به موضوع، در زمانی معین، پیوند می دهد، مثل «بود» در زبان فارسی و «کان» و به طور کلی افعال ناقصه در زبان عربی. از رابطهٔ زمانی به کلمهٔ وجودی نیز تعبیر می شود; ۲) رابطهٔ غیر زمانی، واژهای است که فقط محمول را به موضوع پیوند می دهد و بیانگر این پیوند در زمانی خاص نیست، مثل «است» و «نیست» که محمول را نه در زمانی خاص، بلکه به طور مطلق به موضوع ربط می دهد. در زبان عربی ضمایر منفصل (هو، هسی و سه) رابطهٔ غیر زمانی بسه شمار می آیند.

ب) رابطه در قضایای شرطیه ، در قضیههای شرطیه، رابطه، واژهای است که مقدم را به تالی و تالی را به مقدم پیوند میدهد. بدان سبب که قضیهٔ شرطیه به متصله و منفصله تقسیم می شود رابطه در قضیههای شرطیه دو گونه است: حرف شرط، و حرف ربط: ۱) حرف شرط، در قضیههای متصله، رابطه به شمار می آید. در زبان

فارسی معمولاً حرف شرط یا قید شرط «اگر» پیوند دهندهٔ مقدم و تالی است، مثل «اگر مردم محبت بورزند، جهان گلستان شود» که «مردم محبت بورزند، مقدم است و «جهان گلستان شود» تالی است و «اگر» رابطه; ۲) حرف ربط، در قضیههای منفصله، رابط محسوب می شود. در زبان فارسی، معمولاً حرف ربط «یا» پیوند دهندهٔ مقدم و تالی است، مثل «دانشجویان در امتحان، یا کامیاب شوند یا ناکام گردند» که «دانشجویان در امتحان»، مقدم است، «کامیاب شوند» و «ناکام گردند» تالی است و حرف ربط «یا» رابط. به قول خواجه نصیر در/ساس // تتباس «رابطه در متصله ادات شرط بود… و در منفصله ادات عناد» [ → ادات، ادات اتصال].

منابع: مبحث قضايا، در كتب منطق; اساس الاقتباس، ٧٠; جوهر النضيد، ٣٨; درة التاج، بخش منطق، ٥٥; الحاشية على تمهذيب المنطق، ٥٦; اشكال الميزان، ٣٤; ترجمه و شرح اشارات، منطق، ملكشاهي، ٣١٠; كشاف تهانوي، ماده «الرابطه».

رابطه، رابط بر وزن فاعل ثلاثی مجرد از ربط. در لغت به معنای آنچه چیزی را به چیزی بندد و یا به معنای لشکری پابرجا که از پیش دشمن نگریزد و گویا ایشان را به چیزی بسته باشند. از این معانی برمی آید که رابطه بر علاقه و اتصال میان دو چیز دلالت میکند. رابطه مؤنث رابط است.

لفظ ریط در زبان فارسی و عربی ، در زبانهای فارسی و عربی ، در زبانهای فارسی و عربی ، لفظ ربط را به صورت حرکت در اعراب و یا شکل ، و یا ترکیب کلمات بیان داشته اند. گویا در زبان یونانی برای بیان ربط میان موضوع و محمول ، واژهٔ «استین» به کار می رفته است. در زبان فارسی معمولاً کلمهٔ «است» را به عنوان رابط میان موضوع و محمول به کار می برند، هر چند که در مواردی هم ، به ویژه در محاورات روزمره ، از کسره و حتی از سکون بهره می گیرند. برخی محمد بن خلف تبریزی در برهان قاطع می نویسد: «پوشیده نماند که قضیه خالی از رابطه نمی باشد و تعبیر از آن به «است» و «بود» و امثال آن می کنند; همچو «خدا رحمن است و رحیم بود»; مگر آنکه کلمهٔ سابق را به رابطه تمام نمایند و لاحق را بر سابق مقدم سازند، همچو «منت خدای را عزوجل که طاعتش موجب قربت است و به

## Tarîkatta



## ve Nakşibendîlik

## **Ferit AYDIN**

| Türkiye Diyanet Vakfı<br>İslâm Araştırmaları Merkezi<br>Kütüphanesi |                 |  |
|---------------------------------------------------------------------|-----------------|--|
| Dem. No:                                                            | 88807           |  |
| Tas. No:                                                            | 207,35<br>AND.T |  |

SÜLEYMANİYE VAKFI YAYINLARI İstanbul-2000



KURAN VE SÜNNET IŞIĞINDA

# RABITA VE TEVESSÜL

7 MART 1995

Hazırlayanlar:
Dilaver SELVİ Enbiya YILDIRIM
Kemal YILDIZ Ömer YILDIZ

| Türkiye Diyanet Vakfı<br>İslâm Araştırmaları Merkezi<br>Kütüphanesi |       |
|---------------------------------------------------------------------|-------|
| Demirbas No:                                                        | 29649 |
| Tasnif No:                                                          | 297.7 |
|                                                                     | SEL·K |

1994 Istenbul

## الرابطة النقشبندية

أثرها في تزكية النفوس وأقوال العلماء فيها

| Íslám Aras | : Diyanet Vakfı<br>ştırmaları Merkezi<br>itüphanesi |
|------------|-----------------------------------------------------|
| Dem. No:   | 56113                                               |
| Tas. No:   | 934.35<br>1034. R                                   |

تأليف

عبد الرحيم الشيخ محمد معصوم الخزنوي

0.2 DOALIK

1417

Novizenerziehung und der Scheichverehrung durchgesetzt hat. Ausstrahlungen auf andere Orden und Parallelentwicklungen bei diesen können wir gegebenenfalls nur kurz streifen.

Um den nicht speziell vorgebildeten Leser nicht zu verwirren, sei angemerkt, daß die Form naqšbandiyya (und ähnliches) zwei Bedeutungen hat, eine pluralische und eine singularische, und daher auch von mir im Deutschen bald als Plural, bald als Singular behandelt wird. In der Mehrzahl steht Naqšbandiyya für as-sāda an-naqšbandiyya "die Herren Naqšbandī", in der Einzahl für aṭ-ṭā'ifa/ṭarīqa an-naqšbandiyya "der Naqšbandīorden". Wenn Saiyid Athar Abbas Rizvi in seiner History of Sufism in India, New Delhi repr. 1983–86, Naqshbandiyya auch als Einzahl (becoming a Naqshbandiyya u.ä.) braucht, so muß das als Kürzel für a Naqshbandiyya dervish aufgefaßt werden. Die Franzosen schreiben oft umgekehrt den Plural ohne s in les şeyh nakşbendî contemporains. Das alles hat nichts ausschließlich mit den Naqšbandiyya zu tun, sondern gilt auch bei anderen vergleichbaren Namen.

In der Umschrift konnte ich nicht ganz konsequent sein. Ich weiß zum Beispiel nicht, wann man im Persischen vom arabischen Harawī zu Hirawī überging. Das postvokalische  $\underline{d}$  (statt d) habe ich, gleichsam in historischer Schreibung, bis spät beibehalten, obwohl es in Mittelasien schon um 600/1200 in der Aussprache erhärtet war. Die alten Mağhūlvokale  $\bar{e}$  und  $\bar{o}$  habe ich dem Osten zuliebe weiterleben lassen (Tabrēzī u.ä.). Für die auch sonst allenthalben entstandenen Schwankungen und Unregelmäßigkeiten bitte ich um Verständnis und Nachsicht.

Fritz Weier

ZWEI ABHANDLUNGEN ÜBER DIE

NAGSBANDIYYA, Stuttgart - 1994, s. 23-60

DN: 28698

04 EKIM 1996

### 2. Țarīq-i rābița

#### DER SCHEICH ALS GELIEBTER

Die Naqšbandiyya wird als eine Fortsetzung und Erneuerung der alten Linie der sogenannten hwāgagān "Herren" betrachtet, als deren Hauptvertreter 'Abdulhāliq-i Ġuğduwānī/Ġuğdawānī gilt, dessen Todesdatum zwischen 575/1179 und 617/1220 schwankt¹ und dessen Gentilicium in verschiedenen Aussprachevarianten erscheint. Der Ort, nahe Buhārā gelegen, heißt bei Yāqūt Ġuğduwān, bei Sam'ānī, Ibn al-Atīr, Suyūtī Ġuğdawān, bei Zayn ul-'ābidīn-i Šīrwānī: Bustān us-siyāḥa, lith. Teheran 1315, 404, Ġiğdiwān, in seinen Ḥadā'iq us-siyāḥa, Teheran 1348/1969, 343, Ġiğdawān; Ma'ṣūm'alī Šāh: Ṭarā'iq ul-ḥaqā'iq, lith. Teheran 1319/1901, 3, 324, rekapituliert Yāqūt (Marāṣid al-iṭṭilā') und Bustān us-siyāḥa. In der türkischen Übersetzung von Ḥwāga-i Naqšbands Vita Anīs uṭ-ṭālibīn wa 'uddat us-sālikīn des Ṣalāḥ b. Mubārak-i Buhārī² lautet das Gentilicium Gocdu-

<sup>1</sup> Das Datum 575/1179 oder 585/1189 wird beispielsweise von Hvācezāde Ahmed Hilmī: Hadīķat ül-evliyā, (silsilet-i mēṣāyiḥ-i naķṣibendiyye), Istanbul 1318, 17, das Datum 617/1220 von Hamid Algar: The Naqshbandī Order. a preliminary survey of its history and significance, Studia Islamica 44, 1976, 132, und A Brief History of the Naqshbandī Order, in Naqshbandis, Istanbul-Paris 1990, 9, gutgeheißen. Vgl. hiernach S. 25, Anm. 2.

<sup>2</sup> Qudsiyya, ed. Tāhirī, muqaddama 74-75. Iqbāl gibt in seiner Ausgabe der Qudsiyya 107 als Verfasser des Anīs ut-tālibīn einen Yūsuf-i Ḥāfiz̄-i Buḥārī an, der mit Ḥusām uddīn Ḥwāğa Yūsuf-i Ḥāfiz̄-i Buḥārī identisch sein wird, den Aḥmad-i Munzawī in seinem Fibrist-i nusḥahāy-i ḥaṭṭī-i fārsī, Bd. 2, 1, S. 1055, unter den Verfassern von vier Schriften mit dem Titel Anīs ut-tālibīn aufzāhlt. Die vier Verfasser sind dieser Yūsuf, Ṣalāḥ-i Buḥārī, Qāsim farzand-i Muḥammad-i Ṣafā'ī-i Kātib und Muḥammad-i Pārsā, ohne daß die Beziehungen der Verfasser und ihrer Bücher zueinander beschrieben würden. Der Titel von Pārsās Buch heißt dort (wohl fālschlich) Anīs ut-ṭālibīn wa-'uddat ut-ṭālibīn (sic). Es zerfalle in 4 Teile und umfasse 2600 Verse. Auf Munzawī beruft sich Ğalīl-i Misgarnižād: Śarḥ-i Fuṣūṣ ul-ḥikam-i Ḥwāğa Muḥammad-i Pārsā, Teheran 1366, pīšguftār, hīgdah, mit Anm. 49. Einige weitere Handschriften von Pārsās Anīs ut-ṭālibīn zāhlt Halkawt Hakim: La Confrérie des Naqshbandis au Kurdistan au xxx siècle, Thèse de doctorat de 3e cycle, Paris 1983, 295, No 20, auf. Stéphane Ruspoli: Notice sur les manuscrits naqshbandī du «Fonds Molé», in Naqshbandis 58, unterscheidet eine lange

"N Arastimalan Me

Kültür Araştırmaları Serisi: 1

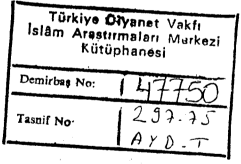
### FERIT AYDIN

Kuşaklar boyu Nakşi Tarikatının liderliğini yapmış olan bir ailenin çocuğu olarak 1945'de Muş'ta dünyaya geldi. «Güneydoğu»nun Şeyh'ul-Hazîn (Hazinoğulları) adıyla ünlü bir şeyh ailesinden gelen ve "beşik şeyhi" sayılan AYDIN, yüksek öğrenimini tamamladıktan sonra aile geleneğine uyarak 1968 yılında özel tasavvuf terbiyesi aldı ve Şeyhlik makamına getirildi.

Gördüğü klasik medrese eğitimi yanında, modern sistemle yaptığı çalışmalar ve uzun yıllara mal olan iş ve öğrenim gezileriyle geniş bir ufuk kazanan yazar, mistisizmin müslüman inancı üzerindeki etkileriyle müslümanların çöküşü arasında bir takım ilişkiler bulunabileceği kuşkusundan hareket ederek derin araştırmalar yaptı. Gerek Hz. Hasan (ra)'ın soyundan geldiği için "şerit" ünvanına sahip olduğu hanedânının, gerekse tüm şeyh ve seyyitlerin çevresinde gördüğü gerçekleri İslam'ın ölçüleriyle sorgulama ihtiyacı hissetti. 1975'ten beri tarikattaki râbıta konusunu, hem inanış hem de uygulama açısından incelemeye başladı. İşte Ferit AYDIN, yıllarca süren bu arayış ve emeklerin sonucu olarak tarikattaki râbıta düğümünü bu kitapla çözümlemiş oldu.

# RÂBITA ve Nakşibendîlik

2.2 TEMMUZ 1997





Fevzipaşa Cad. 115/2 34250 Fatih-İSTANBUL Tel: 635 40 38 Fax: 521 60 42

Kapak:

Ekin

Baskı:

Bayrak

Baskı Tarihi:

Kasım 1996



25 MART 20

tasarruf, y1:4/say1:10,00ak-Haziran 2003, Ankara s.201-218. p.2193

### İnsanî Bir İnsiyak Olarak Râbıta

Rifat OKUDAN Dr., Süleyman Demirel Ü. İlâhiyat Fakültesi

#### Özet

Râbıta, insanî bir olgu olan benimseme, benzeme ve özdeşleşme ameliyesinin, dinin fert ve toplum hayatında gereği gibi yaşanabilmesi için kullanılmasından ibarettir. Her meslek ve sanatta, o mesleği seçenler için örnek alınan ustalar ve sanatkarlar bulunduğu gibi, dini hayatı yaşayabilmek ve dindar insan yetiştirebilmek için de örnek olan üstadlar olması tabiidir. Hayran olduğumuz kimseleri taklit etmek ve ister istemez onlara benzemeyi istemek, insan tabiatının bir gereğidir. İnsanlar, kendilerinin en ütopik hülyasının imajı olan ideal kişi ile neredeyse her an birlikte olurlar. Bedenen ondan uzak oldukları hâlde kendilerini yakın hisseder ve onunla gönülden bir bağ kurarlar; özdeşleşmek isterler. Taklidin ileri derecesi olan özdeşleşme (: aynîleşme), benimseme ile başlar ve zamanla alışkanlık hâline gelir. İşte râbıta, karakter transferi ve şahsiyet yansımasını sağlamak üzere kişileri gerek madden ve gerekse manen salih ve ariflerle sohbet ve beraberliğe sevk etmekten ibarettir. "Ey iman edenler, Allah'tan korkarak sakının ve sadıklarla beraber olun!" mealindeki âyet-i kerimede, ilâhî-zâtî sıfatlarla müşahade makamına ulaşmış bir kâmil mürşide kalp bağlayıp, huzurunda ve gıyabında o zâtın sûretini hayalinde muhafaza etmek demek olan râbita emredilmiştir. Harise hadisinde de, Allah'ın Harise'nin kalbini nurlandırdığı belirtilmis ve o nurun müşahadesi için onun zahiri sûretine bakılması emredilmiştir. Tasavvufta da, müntesib, mürşidine ittibasını tamamlamak için onun sûretini kalbinin en derinlerine kadar indirir. Bu durum sevgiyi, sevgi de ittibayı elde etmeyi sağlar. Her mü'min için maksat Allah, matlub da O'nun rızasıdır. Zikredilen râbıta O'na ulaşmaya vesilelerden biridir. Sevgiyle sürdürülmesi gereken râbıta fena fi'ş-şeyh olmaya iletir. Bundan sonra Peygamber'in râbıtasıyla fena fi'r-Rasul olunca artık müridin râbıtası, tebessümünden sükûtuna, davranışlarından düşüncesine kadar her şeyini Hakk'ın huzurunda bulunduğu inanç ve şuuru ile düzenlemesidir. Böylece maksadına ulaşmış, matlubuna kavuşmuş olur.

İnsanın yaradılış gayesi Allah'a kulluk etmesidir. Bütün insanlık, O'nun kulu olmak hasebiyle bu teklifin muhatabıdır. Gayesi, insanların Allah'ın rızasını ka-

-thtm-1 Hacegan

7. Gemeinschaftliche rābita

ZWEI ABHANDLUNGEN ÜBER DIE NAQŠBANDIYYA, Stuttgart-1994, s. 188-ON: 28698.

7. Gemeinschaftliche rābiţa

12 KASIM 1994

### WAS HEISST hatm?

Neben der rābita des einzelnen gibt es in der Nagšbandiyya eine gemeinschaftliche rābița der örtlichen Naqšbandīgemeinde. Sie ist in eine gottesdienstliche Versammlung der Mitglieder eingebettet, die als hatm-i hwa- $\check{g}ag\bar{a}n/arab$ . hatm  $al-h(u/a)w\bar{a}\check{g}ak\bar{a}n^1$  bezeichnet wird. Unter hatm, auch hatma oder hitma, versteht man ursprünglich die Durchnahme (Durchrezitierung) eines heiligen Buches, wie des Korans, einer Hadītsammlung (etwa des Buhārī) oder einer Sammlung von Segenssprüchen über den Propheten (wie etwa der Dalā'il al-hayrāt des Ğazūlī). Man verspricht sich dabei das Erlebnis einer Erbauung oder eine Belohnung im Diesseits oder Jenseits. Ein Frommer Zakariyyā b. Yahyā n-Nāqid (gest. 285/898) aus Bagdad glaubte, sich mit 4000 Korandurchrezitierungen ein Paradiesmädchen für nach dem Tod ergattern zu können.<sup>2</sup> Bei hatm "Beschließung" ist aber nicht immer an die ganze Durchlesung, sondern häufig nur an die Lesung eines Teilstückes gedacht, dem dann an andern Tagen weitere Teilstücke des vorgenommenen Textes folgen sollen oder können, was aber auch unterbleiben kann. Hatm hat dann etwa den Sinn von "Pensum" einer vorgenommenen oder möglichen Durchlesung. Im Persischen kann man zum Beispiel Sure 2 oder 3 oder 36 hatm kardan.3 Schon die Rezitation von Sure 1 (fātihahwānī) kann im Persischen als hatm bezeichnet werden.<sup>4</sup> Also könnte schon die zwiefache siebenmalige Wiederholung der ersten Sure, die im hatm-i hwagagan üblich ist, der

Veranstaltung den Namen gegeben haben. Es werden darin aber viele Male auch noch Sure 94 und Sure 112 wiederholt und am Schluß beliebige Koranrezitationen freigegeben, so daß auch dies auf die Namengebung eingewirkt haben könnte. Da es aber weiter auch ein hatm-i tahlīl gibt, also eine Durchnahme von soundso viel Wiederholungen des Glaubensbekenntnisses ,es gibt keinen Gott außer Gott', und bei der hier in Rede stehenden Versammlung auch Litaneien gesprochen werden, könnte die Bezeichnung hatm auch auf diese Bestandteile oder vielleicht sogar auf die gesamte Liturgie zurückzuführen sein. Man hat in der Naqšbandiyya selber nicht immer gewußt und scheint es auch heute nicht sicher zu wissen, warum die Versammlung so heißt. Hamid Algar, dessen Auffassung wegen seiner Mitgliedschaft als naqšbandisch zu gelten hat, übersetzt hatm mit "Rezitation" und begründet die Verwendung dieses Wortes für die Naqsbandiversammlung mit dem Glauben, daß schon ein Teil des Korans dessen ganzes Wesen enthalte<sup>2</sup> - hatm also als Durchrezitation des Korans, hier auf einzelne seiner Teile bezogen, die ihn vertreten. Andere wollen hatm als "Abschluß" verstehen und behaupten, mit diesen Litaneien (adkar) habe ursprünglich der Scheich die Versammlung der Novizen abgeschlossen, bevor er sich empfahl und sie sich selber überließ, die Zeremonie sollte eigentlich hatm maglis al-masayih "Abschluß der Versammlung der Scheiche" heißen3 - eine offensichtlich schiefe Erklärung, die sich mit dem Einsatz eines angeblich ausgefallenen Begriffs (mağlis) mühşam über Wasser zu halten sucht. Noch unbefriedigender und abseitiger ist eine Deutung Sāhibzādas. Gestützt auf eine Mitteilung Ismā'īl Hagqīs (gest. 1127/1715) in seinem Korankommentar, daß Sure 1 die Pforten der Wunschziele im Diesseits und die Pforten des Paradieses im Jenseits öffne<sup>4</sup>, behauptet Sāhībzāda, der batm heiße so, weil er von Sure 1 sowohl eingeleitet als auch beschlossen werde.5

<sup>1</sup> Nach einem wāfir-Gedicht des Ḥālid sprach man, wie im Persischen, so auch im Arabischen das w nicht aus, sondern sagte hāgagān oder hāgakān. Ṣāḥibzāda: Nūr al-hidāya, 71, 10/Fuyūdāt 20: idā mā rumta hatm al-hwāgagānī (=Genetiv hwāgagāni) "Wenn du den hatm der hwāgagān durchführen willst".

<sup>2</sup> Tārīḥ Baġdād 8, 462, 6-8.

<sup>3</sup> Risāla-i Ṣāḥibiyya 86, 1–2; 87, 15.

<sup>4</sup> Dihhudā: Lugatnāma, s.v. hatm.

<sup>1</sup> Some notes on the Nagshbandī ţarīqat in Bosnia, WI NS 13, 1971, 184.

<sup>2</sup> Some notes on the Naqshbandī ṭarīqat in Bosnia, WI NS 13, 1971, 184, Anm. 1.

<sup>3</sup> Sa'āda abadiyya 17–18. Tanwīr al-qulūb 520, 11–13.

<sup>4</sup> Ismā'īl Ḥaqqī: Rūḥ al-bayān, Dār aṭ-ṭibā'a al-'āmira 1285, 1, 7, 29-30 (zu Sure 1).

<sup>5</sup> Nūr al-hidāya 68, pu.-69, 2.